
 
Im Auftrag der Arbeitsgemeinschaft der Assistent:innen  
an bibelwissenschaftlichen Instituten in Österreich  
hg. v. Veronika Burz-Tropper, Antonia Krainer, Agnethe Siquans und Werner Urbanz 
 

Peer reviewed 
 

Vol. 34,2  2025 

 

Beiträge der Jahrestagung 2024 in Graz 

„Leadership in biblischen und patristischen Texten“ 

 

M. BRADER: Führung, Fest und Fasten. Biblische Strategien der Leitung 48–68 

E. PETSCHNIGG: Das hörende Herz Salomos oder Führungskompetenz 
aus der geistigen Dimension des Menschseins. Ein 
exegetischer und existenzanalytischer Blick auf 1 Kön 3,1–15
 69–88 

K. M. SCHMIDT: Xanthippes Schwestern. Phil 4,2–3 und die 
Leitungsfunktionen in der Gemeinde von Philippi 89–110 

H. SCHWEIZER: Wunderweiber? Eine patriarchale Nachkorrektur der 
charismatischen Witwenrollen (1 Tim 5,3–16) 111–124 

 

 

www.protokollezurbibel.at 
ISSN 2412-2467 

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – 
Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 

https://doi.org/10.25365/phaidra.759              Protokolle zur Bibel 34,2 (2025) 48–68 

FÜHRUNG, FEST UND FASTEN 

Biblische Strategien der Leitung 

Guiding, Feasting, Fasting. Biblical Strategies of Leadership 

Maria Brader 
Katholische Privat-Universität Linz 
m.brader@ku-linz.at 
 

Abstract: Sowohl Feste als auch Fasten machen einen sozialen Raum auf, in dem Fragen von 
Leadership und Followership verhandelt werden. Anhand des Begriffes der Führungsbezie-
hung nach Markus Pohlmann untersucht dieser Beitrag, in welcher Weise Feste genutzt wer-
den, um Leitung zu etablieren, zu verstärken oder zu verändern. Ebenso kann Fasten als locus 
und gleichzeitig als Instrument von Führungsbeziehungen gefasst werden. Beide Aktivitäten 
bilden in biblischen Texten die Führungsbeziehung in einer Art Ellipse ab: Sowohl Führungs-
person als auch geführte Gruppe nehmen dabei konstitutive Funktionen für funktionale Füh-
rung ein. 

Abstract: Festivals and fasting both create a social space in which questions of leadership 
and followership are negotiated. Based on the concept of leadership relations by Markus Pohl-
mann, this paper examines how festivals are used to establish, reinforce, or change leadership 
and explores how fasting can also be understood as both a locus and an instrument of leader-
ship relations. In biblical texts, both activities depict the leadership relations in an elliptical 
manner: the leader and the led group likewise fulfill constitutive functions for effective lead-
ership. 

Keywords: Meal; Fasting; Leadership; Esther; Book of Kings. 

 

Einleitung 
Wehe dir, Land, dessen König ein Junge ist, und dessen Oberste schon am Morgen 
speisen! Glücklich du Land, dessen König ein Edler ist, und dessen Oberste zur rech-
ten Zeit speisen, als Männer und nicht als Zecher! (Koh 10,16–17)  

An der Art und Weise des Mahlhaltens wird hier die Qualität der Führungsebene 
gemessen und in die Beurteilung des Königs miteinbezogen. V. 16 stellt eine 
Klage dar über ein Land, dessen König ein נער ist, ein junger Mann oder (mit 

https://doi.org/10.25365/phaidra.759


 Führung, Fest und Fasten 49 

  

Blick auf V. 17 naheliegender) ein Sklave. Seine Beamten halten schon am Mor-
gen Festmahl und betrinken sich dabei wohl. Zwischen den beiden Gegebenhei-
ten scheint ein Zusammenhang zu bestehen: Weil der Herrschende eine unpas-
sende Person ohne Führungsfähigkeiten ist, handeln die Beamten unangemessen 
und ohne Respekt für königliche Autorität. Im Gegensatz dazu ist das Land 
glücklich, dessen König von vornehmer Herkunft ist, und dessen Fürsten aus 
richtigem Anlass tafeln, nämlich um ihren Hunger zu stillen.1  

Die Klage in Kohelet erinnert an andere Texte der Weisheitsliteratur und der 
Propheten, wie etwa Jes 5,11.22 (die Übersetzungen biblischer Texte in diesem 
Beitrag sind der Elberfelder Bibel entnommen):  

Wehe denen, die sich früh am Morgen aufmachen, um Rauschtrank nachzujagen, die 
bis spät am Abend bleiben, ⟨dass⟩ der Wein sie erhitzt! […]  
Wehe denen, die Helden sind im Weintrinken und tapfere Männer im Mischen von 
Rauschtrank.  

So ermahnt auch in Spr 31,4–5 die Mutter ihren Sohn:  
Nicht für Könige ⟨ist es angemessen⟩, Lemuël, nicht für Könige, Wein zu trinken, 
noch für Fürsten ⟨zu fragen⟩: Wo ist Rauschtrank? 
Sonst trinkt einer und vergisst, was vorgeschrieben ist, und verändert den Rechtsan-
spruch aller Elenden.2 

Im Hinblick auf Trinkgelage und Mähler werden die negativen Konsequenzen 
übermäßigen Alkoholkonsums von Führungspersonen aufgezeigt: Sie erfüllen 
ihre Aufgaben möglicherweise nicht richtig und die von ihnen Abhängigen 
könnten darunter leiden. 

Das richtige Mahlhalten signalisiert also Wissen um angemessenes Verhal-
ten, was für eine Führungsperson von großer Bedeutung ist. Somit wird Mahl-
halten als sozialer Raum aufgezeigt, in dem Führungskompetenzen eine Rolle 
spielen und den, im Hinblick auf die oben diskutierten Stellen, Führungsperso-
nen auch für sich nutzen können.  

Der vorliegende Artikel unternimmt den Versuch, einzelne Mahl- und Fas-
tenszenen herauszugreifen und im Hinblick auf Führungsbilder und -strategien 
zu untersuchen. Dafür sollen in einem ersten Schritt soziologische Modelle von 
Führung zu Wort kommen und auf deren Ertrag für biblische Texte geblickt wer-
den.  

 
1  Vgl. Karin Schöpflin, Political Power and Ideology in Qohelet, BN 161 (2014) 19–36: 31–32. 
2  Vgl. zum Zusammenhang Ludger Schwienhorst-Schönberger, Kohelet (HThKAT), Freiburg 

22011, 504–505. 



 Maria Brader 50 

  

1. Soziologische Modelle von Führung 
Zur soziologischen Forschung zu Führungsmodellen muss erst festgehalten wer-
den, dass es bisher keine allgemein etablierte Theorie der Führung gibt, die die 
unterschiedlichen Aspekte (Eigenschaftstheorie, Verhaltenstheorie, Kontingenz-
theorie, Machttheorie, Beziehungsmodelle, Identitätstheorie, …) in einem Mo-
dell vereint.3 Wenn man die Pluralität dieser Ansätze beachtet, ist es fraglich, 
welcher das passende Instrumentarium bieten könnte, um an biblischen Texten 
zu arbeiten.  

In „Debating Authority“, herausgegeben von Katharina Pyschny und Sarah 
Schulz, wird ein offener und breiter Begriff von Leadership vorgeschlagen, um 
den unterschiedlichen biblischen Phänomenen gerecht zu werden. Führung wird 
verstanden als die Möglichkeit oder Fähigkeit, die Handlungen von Individuen 
oder Gruppen zu lenken. Dieses Lenken geschieht durch (soziale) Interaktionen 
und ist auf ein bestimmtes Ziel gerichtet. Dazu gehören asymmetrische soziale 
Beziehungen, die nicht totalitär sein müssen, sondern auf bestimmte Bereiche 
beschränkt sein können. Leadership muss nicht, kann aber institutionalisiert sein 
oder werden, hat aber jedenfalls immer einen Öffentlichkeitscharakter oder öf-
fentlichen Einfluss. Jede Art von Leadership hat mindestens eine grundlegende 
Art von Legitimation, etwa durch Charisma, Recht, göttlichen Bezug, religiöse 
Traditionen etc. Die Autorität bzw. Legitimität der Führungsperson muss von 
ihren Untergebenen zumindest bis zu einem gewissen Grad anerkannt werden.4 

Sowohl „Debating Authority“ als auch der Soziologe Markus Pohlmann fol-
gen prinzipiell Max Webers Auffassung, dass im Zentrum der Machtausübung 
die Autoritätsbeziehung steht. Autorität und Herrschaft bauen auf einer Wech-
selbeziehung auf, bei der die Führungsperson einen Autoritätsanspruch erheben 
kann, welcher von den geführten Personen durch innere Zustimmung, Einsicht 
oder Überzeugung anerkannt wird. Sie weisen der Führungsperson die Autorität 
zu und geben ihr somit Bestimmungsmöglichkeiten. Macht ist der rahmende 
Faktor der Wechselwirkung und kann somit produktiv sein. Wenn Macht aller-
dings der dominierende Faktor der Interaktion wird, steigt das Risiko für beide 
Seiten: Auf Seiten der Führungsperson ist das Anwenden von Strafen und Ver-
meidungsalternativen sowie der zunehmende Zwang, die Überlegenheit unter 
Beweis zu stellen und zu inszenieren, aufwendig. Auf Seiten der geführten Per-

 
3  Vgl. Rudolf Kerschreiter/Dieter Frey, Führung, in: Günter Endruweit (Hg.), Wörterbuch der So-

ziologie (UTB 8566), Konstanz 32014, 132–137: 136. 
4  Vgl. Katharina Pyschny/Sarah Schulz, An Introduction, in: Katharina Pyschny/Sarah Schulz 

(Hg.), Debating Authority. Concepts of Leadership in the Pentateuch and the Former Prophets 
(BZAW 507), Berlin 2018, 1–16: 1. 



 Führung, Fest und Fasten 51 

  

sonen gewinnt der Spielraum im Befolgen von Anweisungen, welcher auch wi-
derständig genutzt werden kann, an Bedeutung, und aktive Widerstände rücken 
in greifbare Nähe. Somit erweisen sich reine Macht- und Zwangsverhältnisse als 
aufwendig und unzuverlässig. Führung gelingt also ganzheitlich als Resultat ei-
ner Führungsbeziehung, und stellt nicht per se eine Fähigkeit der Führungsper-
son dar, auch wenn soziale und fachliche Kompetenzen durchaus legitimierende 
Dimensionen haben.5  

Das Modell erlaubt, biblischen Texten mit einem differenzierten Instrumen-
tarium zu begegnen, das folgende Bereiche abdeckt: Die Frage nach der Errei-
chung eines Ziels, nach Subjekten und Objekten von Leadership, nach Autori-
tätsansprüchen und tatsächlichen Feldern von Autoritätsausübung, nach Füh-
rungsbeziehungen und -konstellationen, nach Legitimation der Führungsposition 
(in Bezug auf Eigenschaften, Fähigkeiten, Beziehungen, soziale Ordnung etc.), 
nach Funktionalität der Führungsbeziehung, nach Machtausübung und Wider-
stand.  

Das geschilderte Verständnis von Führung hat selbstverständlich einen stark 
ergebnisorientierten Charakter. Dennoch stellt das Beziehungsmodell eine Mög-
lichkeit dar, durchaus andere Elemente, wie etwa die Eigenschaften der Füh-
rungsperson, zu beachten, ohne sich personalistisch zu verengen. Es weist auch 
den geführten Personen einen wichtigen Platz zu und übergeht sie nicht als be-
deutsame Akteure. Anhand der Beziehung zwischen Führungsperson und ge-
führten Personen lässt sich auch erklären, warum Führung scheitern oder dys-
funktional werden kann.    

Eng in Beziehung zum Führungsbegriff steht auch der Machtbegriff. An die-
ser Stelle ist es nicht möglich, dem detaillierter nachzugehen, jedoch lässt sich 
festhalten, dass das Modell nach Pohlmann differenziert mit den Phänomenen 
Führung, Macht und Autorität umzugehen weiß.  

Bei der Anwendung von modernen soziologischen Theorien besteht grund-
sätzlich immer die Gefahr, Anachronismen zu erliegen. Ziel dieser Arbeit ist al-
lerdings nicht, ein letztgültiges Modell von Leadership in der Bibel herauszuar-
beiten, was aufgrund der Pluralität der Führungsrollen auch nicht möglich wäre, 
sondern vor dem Hintergrund soziologischer Methoden anhand der Mahlszenen 
zu analysieren, wie Machtverhältnisse genutzt werden, um das Verhalten anderer 
zu beeinflussen und die eigene Position zu ändern oder zu festigen.  
  

 
5  Vgl. Markus Pohlmann, Soziologie der Organisation. Eine Einführung (UTB 3573), Stuttgart 

22016, 131–134. 



 Maria Brader 52 

  

2. Feste  
Feste sind außeralltägliche Mahlzeiten: Durch Rituale, durch einen Bezug zu ei-
nem historischen Ereignis, durch die Wahl der Speisen oder die Anzahl an Teil-
nehmenden sind sie symbolisch aus dem Alltag herausgehoben.6 Feste sind ins-
besondere dazu geeignet, Gefühle der Zusammengehörigkeit zu generieren – 
auch wenn sich die Personen im Alltag vielleicht nicht nahestehen oder konträre 
Interessen vertreten: Für eine bestimme Zeit, an einem bestimmen Ort und für 
einen gewissen Zweck ist man miteinander verbunden. Somit können Feste so-
ziale Beziehungen grundlegen oder festigen.7 Ebenso dienen sie der Anerken-
nung und Bezeugung sozialer Ebenbürtigkeit – immer auch unter dem Gesichts-
punkt des Ausschlusses anderer Gruppen oder Personen.8 

Alttestamentlich unterscheidet Greer zwischen Mählern mit einem mensch-
lichen Fokus und Mählern mit einem göttlichen Fokus, ohne eine Gegenüber-
stellung von säkularem und religiösem Essen zu postulieren: Im Gegenteil, er 
argumentiert, dass es so etwas wie säkulares Essen im biblischen Kontext nicht 
gibt. Vielmehr geht es um die tendenzielle Verwurzelung im Alltag (mit der Ter-
minologie תהשׁמ , von ׁתהש  trinken) respektive Fokus auf der Vergemeinschaf-
tung mit dem Göttlichen (חגים und מועדים).8F

9 Die Auswahl für die hier auf syn-
chroner Ebene behandelten Mähler wurde lexikalisch getroffen und betrifft ers-
tere Gruppe.  

Die Bedeutung von Machtstrukturen zeichnet sich bereits in der Kontrolle 
von Ressourcen und beim Zugang zu Nahrungsmitteln ab.10 Das spielt sowohl 
außen- als auch innenpolitisch eine Rolle: Ein Überfluss an Nahrungsmitteln 
kann für Festmähler genutzt werden, um soziales Kapital zu generieren. Im Kon-
text von Königsreichen, wie dem antiken Israel, konnten Personen durch Fest-
mähler für ihre Treue belohnt werden.11 Ein Beispiel dafür findet sich in 
2 Sam 3,20, als David für den gerade übergelaufenen Abner und seine Begleiter 
ein Mahl veranstaltete. Dadurch wird die Machtstruktur explizit, die einem Mahl 

 
6  Vgl. Jonathan Greer, Feasting and Festivals, in: Janling Fu/Cynthia Shafer-Elliott/Carol Meyers 

(Hg.), T&T Clark Handbook of Food in the Hebrew Bible and Ancient Israel, London 2022, 297–
318: 298. 

7  Vgl. Eva Barlösius, Soziologie des Essens. Eine sozial- und kulturwissenschaftliche Einführung 
in die Ernährungsforschung (Grundlagentexte Soziologie), Weinheim 22011, 208. 

8  Vgl. Barlösius, Soziologie (Anm. 7) 209.  
9  Vgl. Greer, Feasting (Anm. 6) 299. 
10  Wobei es, wie Altmann festhält, zwar durchaus zur Herrschaftsideologie gehörte, dass die göttli-

che Legitimation beanspruchenden Herrscher auch den Zugang zu Nahrung gewährleisten konn-
ten, dies jedoch durchaus nicht immer der Fall war; vgl. Peter Altmann, Too Little Food or Drink: 
Hunger and Fasting, in: Janling Fu/Cynthia Shafer-Elliott/Carol Meyers (Hg.), T&T Clark Hand-
book of Food in the Hebrew Bible and Ancient Israel, London 2022, 369–381: 372. 

11  Vgl. Greer, Feasting (Anm. 6) 300. 



 Führung, Fest und Fasten 53 

  

innewohnt, und kann auch zum Entstehen der Hierarchie beitragen – durch eine 
Abgrenzung der Elite vom Volk.  

Diese Feste, die eine bestehende Machtstruktur verstärken, werden auch pat-
ron-role feasts genannt. Durch symbolische Elemente werden die asymmetri-
schen Beziehungsstrukturen ausgedrückt, häufig sind seltene und wertvolle Nah-
rungsmittel im Überfluss vorhanden. Eng damit verwandt sind die diacritical 
feasts, welche durch große Mengen an üppigen Speisen den hohen Status des 
Gastgebers symbolisieren. Aufwendig zubereitete exotische Speisen und Ge-
tränke sind ein sichtbares Zeichen für die immense Macht und den Reichtum des 
Regimes.12 Ein Beispiel dafür sind die später ausgeführten Mähler, die Ahas-
veros veranstaltet.  

Mähler können aber Machtstrukturen auch herbeiführen und eine soziale 
Sonderstellung erst generieren – diese nennt man empowering feasts, zu denen 
etwa auch die versuchte Krönung Adonijas zählt.13 

Doch Feste können auch die gemeinschaftliche Solidarität stärken und in 
manchen Kontexten Elemente beinhalten, die den Status aller Teilnehmer: innen 
angleicht und so ein egalitäres Ethos bekräftigt.14  

2.1 Zwischen Hierarchie und Gemeinschaft: Gen 43,15–34 – Josef und seine 
Brüder 
Zu den patron-role feasts gehört das Festmahl Josefs und seiner Brüder 
(Gen 43,15–34) als ein Musterbeispiel dafür, wie eine Mahlszene die Hierarchie 
veranschaulicht und zugleich auch, in einer gewissen Ambivalenz, eine Gemein-
schaft herstellen kann. Als die Brüder gemeinsam mit Benjamin nach Ägypten 
ziehen und vor Josef treten, weist dieser seinen Hausverwalter an, ein Tier zu 
schlachten und das Mahl vorzubereiten, da die Männer mit ihm essen werden.  

Im gesamten Alten Testament tritt Fleisch als ein Gut von anerkannter Be-
deutung und Wert auf. Es wird in unterschiedlichen Epochen und Gebieten (z. B. 
in den Sprüchen, im Opferkult, und in 1 Kön) als Zeichen für Reichtum verwen-
det.15 Dieser Eindruck wird in Gen 43 durch den Kontext der Hungersnot noch 
verstärkt.  

 
12  Vgl. Carol Meyers, Menu. Royal Repasts and Social Class in Biblical Israel, in: Peter Alt-

mann/Janling Fu (Hg.), Feasting in the Archaeology and Texts of the Bible and the Ancient Near 
East, University Park 2014, 129–148: 145. 

13  Vgl. Meyers, Menu (Anm. 12) 145. 
14  Vgl. Greer, Feasting (Anm. 6) 300. 
15  Vgl. Peter Altmann, Festive Meals in Ancient Israel. Deuteronomy’s Identity Politics in Their 

Ancient Near Eastern Context (BZAW 424), Berlin 2011, 128. 



 Maria Brader 54 

  

Während der Hausverwalter die Anweisungen Josefs ausführt, fürchten sich 
die Brüder, weil sie nicht über das Mahl informiert sind oder gar zum Essen ge-
beten wurden. Eine sonst zu vermutende Einladung (vgl. Gen 18,3–5; 19,1–2) 
fehlt. Erst später bereiten sie sich auf die Begegnung mit Josef vor, „denn sie 
hatten gehört, dass sie dort essen sollen.“ (Gen 43,25) – statt einer einladenden 
Frage klingt hier ein Befehl durch. Anstelle der Gastfreundschaft vermuten sie 
einen Hinterhalt, bis der Hausverwalter sie beruhigt. Die Handlungen, die mit 
der Begrüßung in einem Haus und der Einladung zum Mahl verbunden sind, sind 
hier ausführlich geschildert: Wasser geben, Füße waschen, Geschenke zurecht-
legen, Niederwerfen und Verneigungen. Bei der Schilderung des Mahls selbst 
nimmt Josef deutlich die Rolle des Gastgebers ein: Er befiehlt, wann das Essen 
aufgetragen werden soll, er bestimmt die Speisenwahl nach den (viel diskutier-
ten) Speiseregeln, und sogar, was die soziale Differenzierung und Benjamins 
Sonderstatus verstärkt, die Portionsgröße.16 

Josephs Motive bleiben im Unklaren und die Machtkonstellation tritt in den 
Vordergrund: Das weitere Schicksal seiner Brüder liegt in seinen Händen, ihre 
Handlungsoptionen sind aufgrund ihrer wirtschaftlichen und sozialen Stellung 
eingeschränkt. Die Machtkonstellation ist von Zwang und Manipulationsstrate-
gien geprägt und beginnt zu bröckeln: Joseph wird durch die Wiedervereinigung 
mit seinen Brüdern und durch das Versteckspiel immer mehr emotional heraus-
gefordert, sodass er auch weint und sich zurückziehen muss (V. 30). In den Be-
griffen Pohlmanns wird das Verhältnis hier dysfunktional, weil das Aufrecht-
erhalten der Machtposition zunehmend Ressourcen erfordert – in diesem Fall vor 
allem auf emotionaler Ebene – und dadurch nicht mehr nachhaltig ist.  

Gen 43 ist jedoch nicht nur ein Beispiel für die patron role feasts und die 
Explizierung von bestehenden Hierarchien durch das Mahlgeschehen, es ist auch 
ein Beispiel dafür, wie sich diese Konstellationen verändern können bzw. diesen 
Anschein erwecken können. So kann V. 34 „Sie tranken mit ihm und sie wurden 
trunken“ auf eine Annäherung der Teilnehmer hindeuten, eine mögliche Vertrau-
ensbildung, die vermutlich auch durch die hemmungsabbauende Wirkung des 
Alkohols unterstützt wird. Auch trägt es dazu bei, dass die erneute Prüfung der 
Brüder im nächsten Kapitel (Gen 44) eine eher unerwartete Wendung darstellt, 
sowohl für die Brüder als auch für die Lesenden.  

Zusammenfassend lässt sich Gen 43,15–34 aufgrund der sehr ausdifferen-
zierten Schilderung der Mahlszene, von der Nicht-Einladung bis zur Folge des 

 
16  Vgl. zu den patron-role feasts Michael Dietler, Theorizing The Feast. Rituals of Consumption, 

Commensal Politics, and Power in African Contexts, in: ders./Brian Hayden (Hg.), Feasts. Ar-
chaeological and Ethnographic Perspectives on Food, Politics, and Power, Tuscaloosa 2010, 65–
114: 82–83. 



 Führung, Fest und Fasten 55 

  

gemeinsamen Trinkens, als ein Beispiel dafür anführen, wie Feste dazu dienen, 
soziale Gegebenheiten und Machtdynamiken abzubilden und zu verändern.   

2.2 Zwischen Führungslegitimation und Machtdemonstration: 1 Kön 1 – ein 
misslungenes Mahl 
In der ersten Hälfte von 1 Kön häufen sich die Erwähnungen von Mählern und 
später auch von Festen. Durch wiederholte Bezugnahme auf das versuchte Krö-
nungsmahl nimmt der erfolglose Versuch Adonijas, König zu werden 
(1 Kön 1,5–10.18–19.24–27.41.49), eine prominente Stellung ein. Dabei werden 
erst Adonijas Vorbereitungen und Opferhandlungen geschildert und die Einge-
ladenen benannt, anschließend hört David von Batseba und Natan über das Fest, 
und schlussendlich wird vom Ende des Mahls berichtet, das durch den Bericht 
von der Salbung Salomos abrupt herbeigeführt wird, woraufhin die Geladenen 
Adonija verlassen und ihrer Wege gehen.  

Adonijas Intention, König zu werden, wird auf dem Hintergrund der Alters-
schwäche Davids von Adonija selbst proklamiert: „Ich bin es, der König sein 
wird“ (1 Kön 1,5), woraufhin er sich die kriegerisch-königlichen Elemente 
Streitwagen, Reiter und Läufer verschafft. David scheint davon nichts zu wissen, 
oder er hinterfragt Adonijas Handeln nicht. In V. 6–8 wird Adonijas politische 
Situierung geschildert: das Verhältnis zu seinem Vater und zu seinen Brüdern 
und schließlich die Parteiungen, das heißt die Personen, die für bzw. gegen Ado-
nija sind; zu letzteren zählen Zadok, Benaja, Natan, Schimi und Reï, wie auch 
Davids Krieger.  

In V. 9 beginnen nun die sehr knapp geschilderten Opfer- und Mahlhandlun-
gen: Adonija opfert zuerst Kleinvieh, Rinder und Mastvieh beim Stein Sohelet 
bei der Quelle Rogel. In Verbindung mit den Opferhandlungen steht ein Mahl, 
was in V. 25 dann noch explizit angeführt wird. Eingeladen zu diesem Mahl sind 
alle seine Brüder, die Königssöhne, und alle Männer von Juda, die im Dienst des 
Königs stehen.  

Die nur knappe Schilderung ist die abgekürzte Form eines Rituals, das der 
intendierten Leser:innenschaft bekannt gewesen sein dürfte.17 Knauf hält die 
Möglichkeit fest, dass es sich um eine Art Repräsentationspflicht handeln 
könnte: Es sei Adonijas Pflicht als Thronfolger, da Davids Gesundheitszustand 
diese Vertretungstätigkeit wohl nicht mehr zulässt und ansonsten die Beziehun-
gen zwischen Königsfamilie, Stadt und Stamm gefährdet wären.18  

 
17  Vgl. Gerald Klingbeil, „Momentaufnahmen“ of Israelite Religion. The Importance of the Com-

munal Meal in Narrative Texts in I/II Regum and their Ritual Dimension, ZAW 118,1 (2006) 22–
45: 27. 

18  Vgl. Ernst Axel Knauf, 1 Könige 1–14 (HThKAT), Freiburg 2016, 130. 



 Maria Brader 56 

  

Dass es sich aber nicht rein um Repräsentationspflichten handeln kann, zeigt 
die Liste von nicht-eingeladenen Personen: Natan, Benaja und die Krieger sowie 
seinen Bruder Salomo lässt Adonija außen vor, wobei anzunehmen wäre, dass 
dem Heerführer Benaja sowie dem Propheten Natan durchaus ein Platz an der 
königlichen Tafel zustehen müsste. Auffällig ist ebenso, dass die Liste der Nicht-
Eingeladenen hier nicht alle benennt, die in V. 8 als Adonijas Gegner gekenn-
zeichnet sind: Zadok, Schimi und Reï fehlen in der Auflistung. Die, die keine 
Parteigänger Adonijas sind, würden womöglich die soziale Stellung Adonijas 
und den Versuch seiner Machtergreifung gefährden – Knauf nennt ebenso die 
Möglichkeit, dass Adonija von Salomos Existenz nichts weiß oder ihn als Sohn 
einer Konkubine nicht als Königssohn anerkennt (vgl. Ri 8,31; 11,1–2).19 

Eben einer dieser Nicht-Eingeladen, nämlich Natan, wird durch einen ge-
meinsam mit Batseba geschmiedeten Plan Adonija zum Verhängnis: Er schickt 
Batseba zum König, löst sie dann ab und fragt ebenso, ob David es selbst ange-
ordnet habe, dass Adonija König sein sollte. Seine Vermutung begründet er mit 
einer ausgeschmückten Version der Ereignisse, welche ihm, obwohl er selbst 
nicht anwesend war, trotzdem bekannt sind: Adonija ist hinabgegangen, hat ge-
schlachtet, hat zum Mahl geladen und seine Gäste essen und trinken und akkla-
mieren den neuen König – die Selbstakklamation „Ich bin es, der König wird“ 
(1 Kön 1,5) wird nun durch eine eigentliche Akklamation, wie sie zur Krönung 
gehört, „Es lebe der König Adonija!“ (1 Kön 1,25) ersetzt. Die Liste der Nicht-
Eingeladenen, die Natan nennt, umfasst nun neben Benaja, Salomo und ihm 
selbst auch den Priester Zadok. 

Natan, Zadok und Benaja fällt im Folgenden die Aufgabe zu, Salomo zu sal-
ben: Somit werden diese vier Adonija, obwohl und vielleicht gerade weil sie 
nicht eingeladen waren, zum Verhängnis. Salomo wird gesalbt und als König 
akklamiert; dieses Mal ist es nicht eine exklusive, explizit eingeladene Gruppe, 
die den frisch ernannten König akklamiert und feiert, sondern es ist die Gesamt-
heit des Volkes.  

Das Geschrei des Volkes erreicht nun auch Adonija und seine Geladenen, die 
gerade aufgehört hatten zu essen – angesichts der Dauer muss es sich um ein 
beträchtliches Fest gehandelt haben. Nachdem sie erfahren, was geschehen ist, 
erschrecken die Geladenen und jeder geht seines Weges – im Kontrast zu der 
Einheit des Volkes, die im Nachfolgen des reitenden Salomo alle einen Weg ge-
hen.  

Adonija und Salomo wenden unterschiedliche Strategien an, um zur Königs-
würde zu gelangen und sich zu legitimieren. Über die Krönung von Herrschern 
in Juda finden sich nur wenige Informationen im Alten Testament: Die einzelnen 

 
19  Vgl. Knauf, 1 Könige 1–14 (Anm. 18) 130. 



 Führung, Fest und Fasten 57 

  

Elemente werden nirgendwo vollständig aufgeführt, ein ausführlicher Bericht 
fehlt nur da nicht, wo ungewöhnliche Umstände vorliegen, zum Beispiel bei der 
Einführung der Monarchie oder bei Revolten. Ein möglicher Grund für diese 
Tatsache ist, dass sich speziell die Chronik für den Vollzug des Kultes im Detail 
interessierte, außerdem wusste man, wie eine Inthronisation vonstattenging.20 
Rekonstruieren lässt sich allerdings ein kultischer Akt mit Salbung, bei dem die 
Priester eine zentrale Rolle spielten, bei dem Brand-, Schlacht- und Trankopfer 
dargebracht wurden und bei dem ein Festmahl gefeiert wurde.21 

Adonija fasst selbst den Entschluss, König zu werden, und versucht, einer-
seits durch das Opferritual und andererseits durch ein Mahl mit einer ausgewähl-
ten Gruppe, die sich wohl hauptsächlich aus seinen Unterstützern zusammen-
setzt, eine Veränderung seiner sozialen Position herbeizuführen oder diese zu 
stabilisieren.22. Die Wendung „sie essen und trinken vor ihm“ (1,25), mit der 
Natan das Gelage schildert, erinnert an לפני יהוה, einen Ausdruck, der häufig in 
rituellen Kontexten verwendet wird (Lev 1,3.5.11. etc.).22F

23 Somit verstärkt sich 
der Eindruck, dass das Mahl, in einen rituellen Kontext eingebunden, große so-
ziale oder politische Bedeutung hat. 

Schlussendlich zeigt sich jedoch, dass Adonija keine bleibende Gemeinschaft 
und somit keine Stabilität gewährleisten kann: Jeder geht seinen Weg, nachdem 
die erschreckende Nachricht von Salomos Krönung bekannt wird. Adonija fehlt 
es also anscheinend an Charisma, um eine nachhaltige Führungsbeziehung 
grundzulegen, oder Salomos Legitimierung überzeugt die Gäste mehr. Salomo 
scheint in diesem Abschnitt passiv – er tut nichts, um seine Krönung herbeizu-
führen. Die treibende Kraft ist Natan, der gemeinsam mit Batseba, Zadok und 
Benaja Salomos Thronbesteigung herbeiführt. Die Salbung, die bei Adonija 
fehlt, und die Akklamation, die bei Salomo nun vom ganzen Volk durchgeführt 
wird, sind die konstitutiven Elemente der Thronbesteigung.  

Das Mahl spielt auch in den weiteren Kapiteln 1 Kön 2–11 immer wieder 
eine Rolle. Am Tisch des Königs zu speisen ist ein Zeichen von Gunst, welches 
über Generationen hinweg Gültigkeit behält (2,7). Kapitel 4 beginnt mit der Fest-
stellung der Herrschaft Salomos („So war der König Salomo König über ganz 
Israel“, 4,1), und nach einer Aufzählung seiner vielen Beamten endet das Kapitel 
mit der Feststellung „Juda und Israel waren an Menge so zahlreich wie der Sand 

 
20  Vgl. Hans-Peter Mathys, Die Erhebung Davids zum König nach der Darstellung der Chronik, 

RHPR 93,1 (2013) 29–47: 29–30. 
21  Vgl. Mathys, Erhebung Davids (Anm. 20) 30. 
22  Ähnliche Deutungen sammelt auch Klingbeil, Momentaufnahmen (Anm. 17) 30: „The purpose of 

the meal is described as ‚uniting‘, ‚committing (the followers of Adonijah)‘, some type of ‚cam-
ouflage‘ of the planned coup d’état, […]“. 

23  Vgl. Klingbeil, Momentaufnahmen (Anm. 17) 39. 



 Maria Brader 58 

  

am Meer. Sie aßen und tranken und waren fröhlich.“ (4,20) Das körperliche 
Wohlergehen dieser vielen Untertanen ist Ausdruck der guten Herrschaft Salo-
mos. Ausreichende Nahrung und damit einhergehendes Wohlergehen gewinnen 
vor dem Hintergrund von im Alltag immer wieder erlebter Nahrungsmittel-
knappheit und Hungersnot an Bedeutung für das Herrscherideal. Dass die 
Fruchtbarkeit des Landes gottgegeben ist und Mangel eine Folge menschlichen 
Fehlverhaltens ist, bezeugt 8,37–39 durch die Schilderung der negativen Schlag-
seite: 

Wenn eine Hungersnot im Land herrscht […], wenn es Getreidebrand, Vergilben (des 
Getreides), Heuschrecken oder Heuschreckenlarven gibt […], dann höre du es [das 
Gebet] im Himmel […].  

Anschließend wechselt die Perspektive: Die Fürsten sind dafür zuständig, König 
Salomo und seine ausgewählten Tischgenossen zu verpflegen (5,7). Auf die 
Schilderung der materiellen Güter (5,1–7) folgt nun die Schilderung der geisti-
gen Güter (5,9–14): Beide gehören zu einer gelungenen Herrschaft.  

Auch wird die Schilderung des Tisches Salomos genutzt, um die außenpoli-
tischen Beziehungen in einem positiven Licht darzustellen: Die Königin von 
Saba beeindruckt „die Speise seiner Tafel und die Sitzordnung seiner Knechte 
und die Aufwartung seiner Diener und ihre Kleidung und seine Getränke und 
sein Brandopfer, das er im Haus des HERRN opferte“ (10,5) so sehr, dass sie vor 
Staunen außer sich gerät.  

Zugleich drängt sich durch die Entwicklung dieser Schilderungen weg vom 
eigenen Volk, hin zu den außenpolitischen Belangen, der Eindruck auf, dass auch 
die Mähler als narratives Mittel genutzt wurden, um Salomos Bundesbruch 
(1 Kön 11) einzuleiten. 

Zusammenfassend lässt sich also sagen, dass im Zuge der Erzählungen rund 
um die Thronfolgestreitigkeiten das Mahl als eine „Kurzfassung“ für die Rituale 
genannt wird, die zur Krönung gehören. Adonija wird als Gastgeber geschildert, 
der zwar erst erfolgreich, aber schließlich nicht fähig ist, eine langfristig stabile 
Tischgemeinschaft und damit Unterstützergruppe beizubehalten. Sowohl durch 
die soziologische Qualität des Gemeinschaftsmahls wie auch durch andere Ele-
mente wie die Akklamation wird, neben der familiären und königlichen Legiti-
mation, die Bedeutung der gesellschaftlichen Unterstützung hervorgehoben. 

Das Mahl trägt zur Kontrastierung des aktiven und mit einer sehr starken An-
spruchshaltung ausgestatteten Adonija und des passiven Salomo bei, der selbst 
kein Mahl veranstaltet, ja, selbst überhaupt nicht für sich eintritt. Im weiteren 
Verlauf der Erzählung jedoch ist die Tafel Salomos ein aussagekräftiges Symbol 
für den Erfolg und Reichtum seiner Herrschaft, welche, insbesondere anfangs, 
das ganze Volk erreichen. Später wird die Tafel exklusiver und König Salomo 



 Führung, Fest und Fasten 59 

  

und seine Tischgenossen werden verpflegt, und durch die beeindruckte Königin 
von Saba wird deutlich, dass Salomos Ruhm auch über die Grenzen hinausreicht.  

2.3 Zwischen Führungslegitimation und Machtdemonstration: 1 Chr 12,38–40 – 
ein gelungenes Mahl  
1 Chr beschäftigt sich ab Kapitel 11 mit der Geschichte Davids und gleich zu 
Beginn berichtet es von der Salbung Davids zum König durch das Volk und die 
Ältesten gemäß dem Wort JHWHs (11,1–3). Später wird die Übertragung des 
Königtums nochmals geschildert und dabei erzählerisch ausgestaltet (12,24–41). 

Im Abschnitt 12,24–41 wird bereits im ersten Vers die Absicht genannt: Die 
Männer, die nach Hebron kommen, tun dies, um David das Königreich Sauls 
zuzuwenden. In 1 Chr 12,31 wird die Absicht noch einmal genannt und teilt so-
mit die lange Auflistung der Teilnehmenden in zwei. Eine gewisse Steigerung 
durch die Wiederholung mit dem Zusatz „über ganz Israel“ (12,39) findet sich 
direkt vor der Schilderung des Mahls.  

Die konstitutiven Teile der Krönung, nämlich der Vertragsschluss und die 
Salbung (Kap. 11), werden nicht nochmals geschildert, dafür wird nun von der 
Mahlfeier, in Kap. 11 unerwähnt, berichtet. Stellvertretend für die Teilnahme 
ganz Israels am Mahl werden militärische Personen aller Stämme genannt. Somit 
wird Davids Befehlsgewalt als einer der wichtigsten politischen Bereiche aner-
kannt.24 Die Befehlsgewalt legitimiert sich über militärische Erfolge (11,2) und 
durch Gottessprüche an Samuel und an ihn (11,2–3). In Kapitel 12 läuft die Le-
gitimation primär über die Anerkennung durch die Führungspersonen, die mili-
tärisch erfolgreiche, starke und berühmte Männer sind, aber auch weise und ein-
sichtige Menschen (12,33) – also meinungs- und entscheidungsfähige Men-
schen. Die Anerkennung findet einmütig (12,34) und mit ganzem Herzen (12,39) 
statt, sogar ehemalige Feinde kommen, um David zum König zu machen (12,30). 
Die Anerkennung drückt sich im letzten Vers des Abschnitts durch Freude aus 
(12,41). Eine explizite und sonst durchaus übliche Akklamation fehlt, ist aber 
hier nicht notwendig, weil die Essenz dieses Vorgangs schon in der Eintracht 
und in der Freude ausgedrückt wird.  

Die Führungsbeziehung selbst wird in Kap. 11 durch die Bilder des Hirten 
und des Fürsten (11,2) charakterisiert und speist sich aus einer Zusammengehö-
rigkeit und einer gemeinsamen erfolgreichen militärischen Geschichte (11,1) – 
das konstatiert die Stimme des Volkes. Grundsätzlich fällt auf, dass David eine 

 
24  Möglicherweise steht hier ein zeitgeschichtlicher Zusammenhang im Hintergrund, auf den der 

Chronist Bezug nimmt: Das makedonische Königtumsmodell, das seinem Selbstverständnis nach 
ein Heerkönigtum ist. Mehr dazu vgl. Mathys, Erhebung Davids (Anm. 20) 33. 



 Maria Brader 60 

  

sehr passive Rolle einnimmt (wie Salomo in 1 Kön 1). Die einzige aktive Hand-
lung, die David durchführt, ist das „Bund Schließen“ (11,3). In Kapitel 11 wird 
David nur als Objekt der Handlungen benannt: Sie machen ihn zum König 
(12,32.39) und sie sind dort mit David drei Tage, essend und trinkend (12,40). 
Somit spielt die Autoritätszuweisung eine wichtige Rolle – zwar trägt die göttli-
che Legitimation zur Einsicht und Überzeugung des Volkes bei und stärkt den 
Autoritätsanspruch, doch dem Volk wird eine hohe Bedeutung zugemessen.  

Das entspricht auch dem Anliegen des Chronisten, das Königtum als König-
tum JHWHs, aber auch als institutionell vom Volk ausgehend zu zeichnen. Volk 
und König sind einander untrennbar zugeordnet.25 Deutlich wird das auch beim 
Mahl: Zwar stellt das Zentrum des Mahls David dar (er wird hier zum vierten 
und letzten Mal im untersuchten Abschnitt genannt), jedoch ist er nicht der 
„Gastgeber“ im eigentlichen Sinne: Die Stämme, darunter sogar Issachar, Se-
bulon und Naftali, die sich durch ihre weite Entfernung wohl am ehesten entzie-
hen hätten können,26 kümmern sich um die Versorgung. Allerlei Lastentiere tra-
gen erlesene Speisen: Mehl, Feigenkuchen und Rosinenkuchen, Wein, Öl, Rin-
der und Kleinvieh. 

Dieser Speisezettel nimmt Bezug auf die Speisen, die Abigail David in 
1 Sam 25 zukommen lässt, um ihn zu beschwichtigen: Zweihundert Brote, zwei 
Schläuche Wein, fünf zubereitete Stücke Kleinvieh, fünf Sea geröstetes Korn, 
hundert Rosinenklumpen/-kuchen und zweihundert Feigenklumpen/-kuchen. 
Sowohl Abigail als auch die in Hebron zusammengekommenen Israeliten huldi-
gen David und Abigails Wort finden Widerhall:  

Denn sicher wird der HERR meinem Herrn ein beständiges Haus bauen, weil mein 
Herr die Kämpfe des HERRN kämpft. Und möge dein Leben lang nichts Böses an dir 
gefunden werden! (1 Sam 25,28)27 

Die Akklamation des Volkes wird hier nicht, wie zum Beispiel durch einen „Es 
lebe der König“-Ruf explizit gemacht. Stattdessen findet sie ihren Platz im Fest 
und in der Festfreude („denn es war Freude in Israel“ 1 Chr 12,41).  

Das Ende der Regentschaft Davids wird ebenfalls von einem Mahl gekenn-
zeichnet: Der Übergang des Königreichs von David auf Salomo findet durch ein 
(dieses Mal von David organisiertes) Mahl statt. David, in seiner Herrschaft ge-
festigt, wird zum Gastgeber. Auch hier fehlen die Elemente des Essens, Trinkens 
und der Freude nicht und so wird eine Verbindung zu Davids Krönungsmahl 
geschaffen. Die große Menge an Opfertieren signalisiert Davids Reichtum und 

 
25  Vgl. Mathys, Erhebung Davids (Anm. 20) 31. 
26  Vgl. Mathys, Erhebung Davids (Anm. 20) 35. 
27  Vgl. Mathys, Erhebung Davids (Anm. 20) 39–40. Ebenso fällt auf, dass Nabal ebenfalls ein Gast-

mahl hält, sich dabei aber betrinkt und so als unwürdig und unfähig charakterisiert wird.  



 Führung, Fest und Fasten 61 

  

Macht, die er Salomo überträgt.28 Dieses Mal wird explizit benannt, dass das 
Mahl „vor dem HERRN“ (V. 22) stattfindet. 

Auch in diesem Beispiel wird die Mahlfeier als Zusammenfassung für die 
Königsinvestitur verwendet, wie sich nun abschließend festhalten lässt. Durch 
die Anwesenheit von militärischen Personen wird die kriegerisch-politische Be-
deutung des Königsamtes hervorgehoben, wie auch durch die Legitimation des 
Königs durch militärische Erfolge, neben der göttlichen Legitimation. Typisch 
für den Chronisten, spielt das Volk eine wichtige Rolle, hier ausgedrückt durch 
die Funktion als Gastgeber:in. Durch die reich ausgeschmückte Qualität des 
Mahls wird die positive Haltung des Volkes gegenüber David weiter betont, ins-
besondere wenn der intertextuelle Bezug zur Erzählung rund um Abigail wahr-
genommen wird.  

2.4 Zwischen Herrschaftspropaganda und Manipulationsinstrument: Est 4 (MT) 
Der Masoretentext des Buches Ester ist von neun sowohl formal als auch inhalt-
lich bedeutsamen Mahlbeschreibungen durchzogen. Die ersten vier Mähler sind 
„persische“ Mähler im weiteren Sinne: Zum ersten Mahl (1,3–5) lädt Ahasveros 
alle Fürsten und Knechte ein, zum zweiten Mahl (1,5–8.10) lädt er das Volk in 
der Burg Susa ein – durch die unterschiedlichen Adressat:innen wird eine soziale 
Differenzierung vollzogen. Die Mähler dienen in erster Linie dazu, „Reichtum 
und die Herrlichkeit seines Königreiches und die glänzende Pracht seiner Größe 
viele Tage lang, 180 Tage, zur Schau zu stellen“ (1,4). In großem Detail werden 
die wertvollen Gegenstände geschildert:  

Weißes Leinen, Baumwollstoffe und violetter Purpur waren mit Schnüren aus Byssus 
und rotem Purpur in silbernen Ringen und an Marmorsäulen aufgehängt. Goldene und 
silberne Ruhelager ⟨standen⟩ auf einem Mosaikboden aus Bahat und Marmor und 
Darsteinen und Socheret. Und die Getränke reichte man in goldenen Gefäßen, und die 
Gefäße waren ⟨alle⟩ voneinander verschieden; und königlichen Wein gab es in 
Menge, nach der Freigebigkeit des Königs. (1,6–7)  

Ahasveros inszeniert sich als erfolgreiche Führungsfigur, die nicht nur über alle 
möglichen Reichtümer verfügt, sondern auch über die kleinsten bis hin zu den 
größten Untertanen bestimmt. 

Umso bitterer ist es für den König, als die Königin Waschti seinem Befehl 
nicht nachkommt, ihr Gastmahl zu verlassen und mit dem Diadem vor ihm und 
den Männern zu erscheinen – er hatte gezeigt, dass er über all diese Güter und 

 
28  Vgl. Meyers, Menu (Anm. 12) 138. 



 Maria Brader 62 

  

Personen verfügen konnte und nun war ihm nicht einmal seine Gattin gehor-
sam.29 

Ahasveros’ Ziel, seine Führungsposition zu festigen und seine Untergebenen 
enger an sich zu binden, endet in einem Skandal. Seine Strategie, damit umzu-
gehen, ist die Krönung einer neuen Königin, Ester, bei deren Krönungsmahl ihre 
neue soziale Stellung implementiert werden soll. Neben der Einladung an die 
Fürsten und Knechte ergehen ein Steuernachlass und eine Kornspende als Gunst-
erweis des Königs, der sowohl um die Gunst des Volkes für die neue Königin 
werben wie auch die Freude des Herrscherhauses über eine neue (hoffentlich 
gefügigere) Königin ausdrücken soll.  

An dieser Stelle wird deutlich, wie Nahrung als politisches Instrument ge-
nutzt wird: Bereits der eingangs genannte Joseftext thematisiert die große Be-
drohung, die eine Hungersnot für ein Volk darstellt. Auch in außerbiblischen, 
mesopotamischen und levantinischen Texten wird diese Bedrohung ernstgenom-
men und es ist ein Kernpunkt der Königsideologie, dass die Könige durch gött-
liche Gunst für ihre Untertanen mit reichlichem Essen sorgen können (vgl. z. B. 
den Prolog des Hammurapi-Codex). Während es Teil der königlichen Ideologie 
war, können archäologische Funde diese Behauptungen nicht stützen: So wurden 
etwa noch keine Getreidespeicher gefunden, die groß genug für die Menge an zu 
versorgenden Personen wäre. So dürften Herrscher die Versorgungsunsicherheit 
genutzt haben, um ihren Ruf als göttlich erwählte Versorger zu festigen.30 Bibli-
sche Beispiele für die Rolle der Führungsperson als Versorger:in gibt es viele, 
hier soll stellvertretend für dieses Herrscherideal Ps 72,6 genannt werden, wo 
der König mit dem fruchtbar machenden Regen verglichen wird: „Er ströme wie 
Regen herab auf die Felder, wie Regenschauer, die die Erde benetzen.“31 

Ester ergreift nicht nur beim Fasten die Initiative, wie später noch aufgezeigt 
werden soll, sondern auch bei den Mählern: Sie spricht eine Einladung an den 
König und an Haman zum Essen aus. Obwohl der König seine Zustimmung ge-
ben muss, findet, sobald dies geschehen ist, eine subtile Verschiebung der Macht 
statt: Ester steht nicht mehr in Lebensgefahr vor dem König, sondern ist von nun 
an die Gastgeberin und damit Herrin über den Rahmen des Mahls, sie kann über 
Ort, Zeit, Personal, und Speisen bestimmen, wie auch über den Wechsel vom 

 
29  Vgl. Maria Brader, Mahlhalten und Machthaben. Die Mähler im Esterbuch und ihre Machtdyna-

miken, PZB 32,1 (2023) 80–97: 87. 
30  Vgl. Altmann, Too Little Food (Anm. 10) 372. 
31  Die Sorge, dass der König im Gegenteil seine Macht nutzen könnte, um sein Volk auszunutzen, 

formuliert Samuel: „Eure besten Felder, Weinberge und Ölbäume wird er euch wegnehmen und 
seinen Beamten geben. Von euren Äckern und euren Weinbergen wird er den Zehnten erheben 
und ihn seinen Höflingen und Beamten geben.“ (1 Sam 8,14–15). Vgl. Meyers, Menu (Anm. 12) 
130. 



 Führung, Fest und Fasten 63 

  

öffentlichen in den privaten Raum.32 Wie zuvor das Fasten ist nun auch das 
Mahlhalten Teil der Strategie, ihr Volk zu retten und Haman zu stürzen. Ester 
und Haman müssen beide die sozialen Kontexte des Hofes und damit auch die 
elaborierten Mähler navigieren, um ihren Einfluss und ihre Handlungsoptionen 
zu stärken. Ester ist dabei schlussendlich erfolgreich, Haman nicht. 

3. Das Fasten  
Fasten als bekümmertes, zeitlich begrenztes und gewähltes Verzichten auf Nah-
rung stellt den Gegenpol des Festmahls dar. Biblisch betrachtet hat es den Zweck 
der Antwort auf bereits geschehenes Unglück, will bevorstehendes Unglück ab-
wehren oder ist Bestandteil der Vorbereitung für eine Begegnung mit dem Gött-
lichen, wobei die letztere Kategorie in der Forschung umstritten ist.33 

Das am häufigsten verwendete Nomen ist  צום, das mit dem Verb  צום korres-
pondiert. Gerne werden sie gemeinsam verwendet, wie etwa in der Wendung 
„ein Fasten fasten“ (2 Sam 12,16). Andere Begriffe für Fasten sind „kein Brot 
essen“ (1 Sam 28,20) und „sich demütigen“ (1 Kön 21,29). Das häufigste Syno-
nym ist „seine Seele demütigen“ (Lev 16,29), dieses beschränkt sich allerdings 
nicht auf das Fasten.33F

34  
Der Begriff  צום bezeichnet die rituellen Handlungen, welche Weinen, Kla-

gen, das Tragen von Trauerkleidung, das Zusammenkommen von Gemeinschaf-
ten, Beten und Versuche, göttliche Aufmerksamkeit zu erregen, beinhalten.34F

35 
Trotz der bestehenden Kritik an der Vereinheitlichung und ggf. unsachgemäßen 
Kategorisierung eines diversen Phänomens auf der einen Seite und der künstli-
chen Diversifizierung eines grundlegenden Mechanismus auf der anderen Seite35F

36 
sollen im Folgenden die Fastenszenen 2 Sam 1,11–12, 2 Sam 3 und Ester 4 in 
Hinblick auf Führungsverhältnisse betrachtet werden.  
  

 
32  Vgl. Brader, Mahlhalten (Anm. 29) 91. 
33  Vgl. Altmann, Too Little Food (Anm. 10) 375. 
34  Vgl. Hendrik A. Brongers, Fasting in Israel in Biblical and Post-Biblical Times, in: ders. (Hg.), 

Instruction and Interpretation. Studies in Hebrew Language, Palestinian Archaeology and Biblical 
Exegesis (OTS 20), Leiden 1977, 1–21: 1–2. 

35  Vgl. Altmann, Too Little Food (Anm. 10) 375. 
36  Vgl. David Lambert, Fasting as a Penitential Rite. A Biblical Phenomenon? HTR 96,4 (2003) 

477–512: 478.  



 Maria Brader 64 

  

3.1 Zwischen Trauer und Unschuldserweis: 2 Sam 1,11–12; 2 Sam 3 ‒ David 
und seine Feinde  
Fasten ist kein normativer Ausdruck von Trauer in der Bibel. David fastet den-
noch in der Öffentlichkeit, um den Tod seiner politischen Feinde zu betrauern, 
eine Geste, die ihm gelegentlich die Anerkennung des Volkes zu sichern scheint. 
Bemerkenswerterweise fastet David nicht als Reaktion auf persönliche Trauer, 
wie das oben genannte Beispiel 2 Sam 12 oder auch der Tod seines Sohnes Am-
non (2 Sam 31,36–39) zeigt.37 Umso bedeutsamer erscheint es also, dass er so-
wohl um Saul und Jonatan (2 Sam 1,11–12) als auch um Abner (2 Sam 3) fastet 
und Fasten anordnet. 

Als David vom Tod Sauls und Jonatans erfährt, zerreißt David sein Gewand 
und die Männer um ihn tun es ihm gleich:  

Und sie klagten und weinten und fasteten bis zum Abend um Saul und um seinen 
Sohn Jonatan und um das Volk des HERRN und um das Haus Israel, weil sie durchs 
Schwert gefallen waren. (2 Sam 1,12).  

David scheint hier die Initiative zu ergreifen, der die anderen ohne Widerstand 
folgen. Argumentiert wird die öffentlich ausgerufene Trauer mit der Zugehörig-
keit Sauls und Jonatans zum Haus Israel. Auch hier spielt also die Dimension der 
Solidarisierung und des Respekts eine wichtige Rolle.  

Ein ähnlicher Vorgang wird in 2 Sam 3 geschildert: David erfährt vom Tod 
Abners und weist Joab und alle Anwesenden an, dass sie ihre Kleider zerreißen, 
Trauerkleider anlegen und vor Abner hergehen sollen. Räumlich von ihnen ge-
trennt geht David hinter der Bahre her. Er ist es auch, der das Weinen am Grab 
in Hebron anstimmt, was ihm das ganze Volk gleichtut – durch seine Klage in-
tensiviert er sogar die des Volkes. In V. 35 scheint ein Szenenwechsel stattzufin-
den und der/die Leser:in erfährt nun, dass zu den Trauerriten Davids auch das 
Fasten gehört haben muss, da die Leute versuchen, David vor Ende des Tages 
zum Essen zu überreden.  

Welchen Hintergrund könnte der Versuch des Volks haben, dass sie David 
davon überzeugen wollten, zu essen? Beim Fasten nimmt die fastende Person die 
Rolle einer/s Betroffenen an. Damit geht ein Abkapseln vom Rest der Gemein-
schaft einher, die begleitenden Riten sorgen für ein schmutziges, besorgniserre-
gendes Erscheinungsbild. Besonders eindrucksvoll muss das aufgrund seines ho-
hen Status am Beispiel des Königs wirken. Der menschliche Impuls ist es, diese 
Person aufzufangen und sie zur „normalen“ Gesellschaft zurückzuführen: So sta-
bilisiert sich eine Gemeinschaft. Diese Dynamik könnte auch bei der Reaktion 

 
37  Vgl. Diane Sharon, When Fathers Refuse to Eat. The Trope of Rejecting Food and Drink in Bib-

lical Narrative, Semeia 86 (1999) 135–148: 141–142. 



 Führung, Fest und Fasten 65 

  

Esters auf Mordechais Fasten im Hintergrund stehen: Die Ablehnung des Fastens 
durch das Volk dramatisiert das persönliche Schicksal weiter (vgl. Ps 69,11–
12).38 Ein anderer Grund könnte sein, dass das Volk die Geste nicht vollends 
verstanden hat und das Verstehen erst später einsetzt, zusammen mit der Zustim-
mung zu dem Verhalten und der Überzeugung, dass David nicht für den Tod 
Abners verantwortlich gewesen sein kann.  

In den hier genannten Perikopen setzt David Fasten also als politisches In-
strument ein: Erstens leitet er sein Volk entgegen üblichen Trauerriten zum Fas-
ten an (2 Sam 1). Er zeigt, dass er als politischer Anführer eine Art Ritualkom-
petenz innehat. Zweitens nutzt er Fasten im Fall Abner als eine Strategie, um 
seine Agenda durchzusetzen und seine Betroffenheit und seine Unschuld aufzu-
zeigen. Besonders wirksam ist das durch seinen hervorgehobenen Status als Kö-
nig, denn dadurch ist der Kontrast durch die Trauerriten am stärksten. Ob das 
Fasten in den Anweisungen an das Volk mitgemeint ist, ist aus dem Text nicht 
ersichtlich. Da David auch durch z. B. die räumliche Trennung eine besondere 
Rolle einnimmt, ist es gut möglich, dass er allein fastet, wobei die öffentliche 
Dimension dabei eine große Rolle spielt: Das Volk versucht ihn von dieser un-
gewöhnlichen Reaktion abzubringen, möglicherweise aus Sorge, Unverständnis 
oder Unangemessenheit. Indem David hier nicht der Stimme des Volkes folgt, 
kann er dessen Billigung erringen: „Und alles Volk nahm es wahr. Und es war 
gut in ihren Augen, wie alles, was der König tat, in den Augen des ganzen Volkes 
gut war.“ (2 Sam 3,36).  

3.1 Zwischen Macht und Ohnmacht: Ester 4 (MT)  
Die Reaktion Mordechais, als er von der geplanten Zerstörung des jüdischen 
Volkes erfährt, ist es, seine Kleider zu zerreißen, sich in Sack und Asche zu klei-
den und Klagegeschrei vor dem Tor des Königs zu erheben. Anschließend wird 
geschildert, wie in jeder Provinz, in der man von dem königlichen Edikt der Zer-
störung hört, die jüdische Bevölkerung fastet, weint und wehklagt. 

Fasten kann Teil eines Bittgebets sein (vgl. dazu Jona 3, Est 4, Dan 6, Esra 8, 
Esra 9–10),39 welches darauf hinzielt, ein bevorstehendes Unglück abzuwenden. 
Das Gebet stellt eine verbale Artikulierung der Verzweiflung dar, Fasten bietet 
eine sehr expressive körperliche Manifestation des Gebets. Das Ziel des Abwen-

 
38  Vgl. Lambert, Fasting (Anm. 36) 487–488. 
39  Vgl. Sharon, Fathers (Anm. 37) 140. 



 Maria Brader 66 

  

dens meint keinen „do ut des“-Mechanismus, vielmehr ist das Fasten vorberei-
tend und begleitet den Appell an Gott.40 Das wohl bekannteste Beispiel dafür ist 
Davids Fasten als Reaktion auf die Krankheit seines Sohnes:41  

Als das Kind noch lebte, habe ich gefastet und geweint, weil ich ⟨mir⟩ sagte: Wer 
weiß, ⟨vielleicht⟩ wird der HERR mir gnädig sein, und das Kind bleibt am Leben. 
(2 Sam 12,22).  

Wie das Beispiel zeigt, muss nicht Buße im Vordergrund stehen, vielmehr zielt 
Fasten darauf ab, Aufmerksamkeit und Mitgefühl zu generieren. In vielerlei Hin-
sicht ist es die letzte Möglichkeit des Protests für jemanden, der sonst nicht in 
der Lage ist, den Lauf der Dinge zu ändern.42 Somit stellt es eine Ermächtigung 
der Machtlosen dar und eröffnet neue Handlungspotenziale – auch Mordechai 
nutzt das für sich.   

Am Beispiel Mordechais wird die Verzweiflung des gesamten, im Anschluss 
genannten jüdischen Volkes nicht nur für die Lesenden veranschaulicht, er 
nimmt auch innerhalb des Volkes eine Repräsentanzfunktion ein: Die Über-
nahme der Rolle des Leidenden durch das Fasten und die damit verbundenen 
Riten durch die Leitungsfiguren sind ein dramatischer Ausdruck des gemein-
schaftsweiten Leidens. Ihre Klage ist nicht nur wegen ihres repräsentativen Cha-
rakters bedeutsam, sondern auch, weil die Not der vorerst gesellschaftlich 
Höchsten am stärksten empfunden wird, da ihr Fall am größten war. Das Volk 
als Ganzes hat eine besondere Kraft im Ausdruck des Leids, da es die Botschaft 
sendet, dass die gesamte Gemeinschaft durch das aktuelle Unglück bedroht ist, 
einschließlich der hilflosesten und damit bedauernswertesten Personen.43 

Im Masoretentext des Buches Ester wird Gott bemerkenswerterweise kein 
einziges Mal erwähnt. Somit ist es auch nicht Gott, den Mordechai zum Handeln 
bewegt, es ist Ester.44 Ihre Reaktion ist erst ablehnend: Erst nach einer Korres-
pondenz mit Mordechai ergreift sie die Initiative. Sie gibt die Anweisungen, für 
sie zu fasten, detailliert, wo und wie lange nicht gegessen und getrunken werden 
soll, und gibt ebenso einen Grund an: „um meinetwillen“ (Est 4,16). Somit lenkt 
sie das zuvor spontan erscheinende Fasten in feste Bahnen und darüber hinaus 
solidarisiert sie sich: Auch sie und ihre Dienerinnen werden fasten, bevor sie vor 
den König tritt.  

 
40  Vgl. Lambert, Fasting (Anm. 36) 480–482. Lambert unterstreicht diese fürbittende Funktion des 

Fastens und argumentiert gegen eine zu starke Interpretation des Fastens als Buße – selbst Buße 
ist kein Mechanismus zum Gewinn von Vergebung, sondern ebenso eine Bitte um Gottes Gnade.  

41  Vgl. Brongers, Fasting (Anm. 34) 10. 
42  Vgl. Lambert, Fasting (Anm. 36) 482. 
43  Vgl. Lambert, Fasting (Anm. 36) 496. 
44  Vgl. Lambert, Fasting (Anm. 36) 496. 



 Führung, Fest und Fasten 67 

  

Aus einer Ohnmachtsreaktion gewinnt sie neues Handlungspotenzial: Sie 
stärkt die zuvor ambivalente Verbindung zwischen sich und dem Volk und 
begeht so einen Schritt der Identitätsbildung: Sie lässt sich nun trotz ihrer mehr-
deutigen Rolle eindeutig dem jüdischen Volk zuordnen.45 Mehr als das: Sie 
durchlebt eine Transformation von einer passiven, gehorsamen Königsgattin zu 
einer religiösen Führungsfigur, indem sie das Volk zum Fasten anleitet, wie es 
sonst Priester, Propheten oder die Ältesten tun (vgl. dazu z. B. 1 Sam 14,24; 
1 Kön 21,9.12 und Jos 1,13–15).46  

Somit wird am Beispiel von Ester 4 deutlich, dass Fasten eng verwoben ist 
mit der Beziehung zwischen Volk und Führungsperson: Dazu gehört die reprä-
sentative Funktion Mordechais und Esters Lenken und Strukturieren des Fastens. 
Fasten als Teil eines Bittvorgangs stellt eine Ermächtigung der Machtlosen dar 
und umfasst Solidarisierung auf mehreren Ebenen: Gesellschaftlich herausgeho-
bene Personen nehmen die Rolle der Schwächsten der Gesellschaft an und, am 
Beispiel Esters besonders deutlich, soziale Zugehörigkeiten können ausgedrückt 
werden.  

4. Synthese 
Pohlmanns Führungstheorie hebt die Bedeutung der wechselseitigen Beziehung 
in einem Führungsverhältnis hervor, deren tragende Kräfte Autoritätsanspruch 
einerseits und Autoritätszuerkennung andererseits sind. Auch biblische Erzäh-
lungen von Fasten und Feiern sind von dieser Grunddynamik geprägt. 

Gemeinschaftliches Fasten lebt von einem doppelten Fokus auf Führungs-
person und geführte Personengruppe. Die Führungsperson kann zum Fasten an-
leiten und dabei auch eine repräsentative Rolle übernehmen, indem die Bedräng-
nis der Gruppe an ihr in besonderer Intensität beispielhaft erfahrbar wird. Das 
wirkt sowohl nach außen als auch nach innen: Nach außen zielt es darauf, durch 
die Fastenriten Mitleid zu erregen und ein Handeln hervorzurufen. Meist ist die 
Bezugsperson Gott, jedoch nicht immer, wie die Beispiele Mordechai und Ester 
zeigen. Nach innen wirkt das Fasten solidarisierend durch eine gemeinsame, 
ganzheitliche Erfahrung, strukturierend durch Anweisungen und Befehle, iden-
titätsbildend in Bedrängnissituationen und meinungsbildend im Fall einer ambi-
valenten Situation. All diese Funktionen sind wichtige Aspekte politischen Han-
delns und können gezielt eingesetzt werden. 

 
45  Vgl. Brader, Mahlhalten (Anm. 29) 89. 
46  Vgl. Corinna Körting, Fasten/Fastentage (AT), WiBiLex, https://bibelwissenschaft.de/stich-

wort/18149 (30.09.2024). 



 Maria Brader 68 

  

Das gemeinsame Mahl bildet soziale Verhältnisse und Hierarchien ab, hat 
jedoch auch das Potenzial, diese zu verändern. Die Veränderung kann in einer 
Angleichung der sozialen Stellung bestehen, aber auch in einer drastischen 
Stratifizierung, wofür das Krönungsmahl das eindrücklichste Beispiel darstellt. 
Auch beim Mahlhalten spielt die Personenkonstellation eine wichtige Rolle, im 
Hinblick auf Geladene bzw. Nicht-Geladene und auf die Stabilität einer sozialen 
Gruppe. Auffallend bei Krönungsmählern ist die Tendenz, dass gelungene Krö-
nungsmähler vom Volk ausgerichtet werden – dem Prozess der Hierarchisierung 
steht ein starker „demokratischer“ Pol gegenüber. In den Begriffen Pohlmanns 
findet hierbei Autoritätszuerkennung statt. 

Jenseits von Krönungsmählern, die nicht von der Führungsperson, sondern 
von den zu führenden/geführten Personen ausgehen, gibt es jedoch durchaus Bei-
spiele, in denen die Führungspersonen die Dynamik der Mähler für sich nutzen: 
Einerseits zur sozialen Stratifizierung (König Ahasveros, aber auch König Sa-
lomo) und andererseits zur Demonstration von Macht und göttlicher Legitima-
tion. 

Sowohl Fasten als auch Mahlhalten bilden die Führungsbeziehung in einer 
Art Ellipse ab: Beide Pole, die Führungsperson und die geführte Gruppe, nehmen 
elementare Funktionen ein, die für das Bestehen des Führungsverhältnisses 
grundlegend sind. Sie stehen miteinander in Beziehung und überschreiten die 
sozialen Grenzen hin zum anderen immer wieder: Sei es das Volk in der Rolle 
des Gastgebers, sei es die Führungsperson in der Rolle des betroffenen Fasten-
den. Sie sind beide in der Lage, Einfluss auf die soziale Stellung des anderen zu 
nehmen, oder versuchen dies zumindest. 
 


	Einleitung
	1. Soziologische Modelle von Führung
	2. Feste
	2.1 Zwischen Hierarchie und Gemeinschaft: Gen 43,15–34 – Josef und seine Brüder
	2.2 Zwischen Führungslegitimation und Machtdemonstration: 1 Kön 1 – ein misslungenes Mahl
	2.3 Zwischen Führungslegitimation und Machtdemonstration: 1 Chr 12,38–40 – ein gelungenes Mahl
	2.4 Zwischen Herrschaftspropaganda und Manipulationsinstrument: Est 4 (MT)

	3. Das Fasten
	3.1 Zwischen Trauer und Unschuldserweis: 2 Sam 1,11–12; 2 Sam 3 ‒ David und seine Feinde
	3.1 Zwischen Macht und Ohnmacht: Ester 4 (MT)

	4. Synthese

