
 
Im Auftrag der Arbeitsgemeinschaft der Assistent:innen  
an bibelwissenschaftlichen Instituten in Österreich  
hg. v. Veronika Burz-Tropper, Antonia Krainer, Agnethe Siquans und Werner Urbanz 
 

Peer reviewed 
 

Vol. 34,2  2025 

 

Beiträge der Jahrestagung 2024 in Graz 

„Leadership in biblischen und patristischen Texten“ 

 

M. BRADER: Führung, Fest und Fasten. Biblische Strategien der Leitung 48–68 

E. PETSCHNIGG: Das hörende Herz Salomos oder Führungskompetenz 
aus der geistigen Dimension des Menschseins. Ein 
exegetischer und existenzanalytischer Blick auf 1 Kön 3,1–15
 69–88 

K. M. SCHMIDT: Xanthippes Schwestern. Phil 4,2–3 und die 
Leitungsfunktionen in der Gemeinde von Philippi 89–110 

H. SCHWEIZER: Wunderweiber? Eine patriarchale Nachkorrektur der 
charismatischen Witwenrollen (1 Tim 5,3–16) 111–124 

 

 

www.protokollezurbibel.at 
ISSN 2412-2467 

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – 
Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 

https://doi.org/10.25365/phaidra.760            Protokolle zur Bibel 34,2 (2025) 69–88 

DAS HÖRENDE HERZ SALOMOS ODER 
FÜHRUNGSKOMPETENZ AUS DER GEISTIGEN 
DIMENSION DES MENSCHSEINS 

Ein exegetischer und existenzanalytischer Blick auf 
1 Kön 3,1–15 

The Listening Heart of Solomon or Leadership Competence 
from the Spiritual Dimension of Being Human. 
An Exegetical and Existential Analytical Look at 1 Kings 
3:1–15 

Edith Petschnigg 
PPH Augustinum Graz 
edith.petschnigg@pph-augustinum.at 
 

Abstract: In der Hebräischen Bibel gilt das Herz als Sitz der Vernunft, aber auch der Gefühle 
und der Wünsche und steht somit für das Zentrum der Person. Was in der Bibel durch das 
„Herz“ symbolisiert wird, korrespondiert im Vokabular der existenzanalytischen Anthropo-
logie mit der geistigen Dimension des Menschen, die das eigentliche Ich der Person um-
schreibt. Für Viktor E. Frankl, den Begründer der Existenzanalyse und Logotherapie, steht 
die Herz-Metapher der Bibel für die „Tiefenperson“, d. h. die geistige Ebene des Menschs-
eins, das sich nach der Dimensionalontologie Frankls dreifach entfaltet (körperlich, psychisch 
und geistig). Aus der geistigen Dimension heraus ergibt sich der Aufgabencharakter und die 
Verantwortlichkeit des Menschen. Aus existenzanalytischer Sicht ist Verantwortlichsein die 
Essenz der geistigen Existenz. Der Beitrag bringt die Erzählung von der Bitte des jungen 
Königs Salomo um ein hörendes Herz (1 Kön 3,1–15) und das damit verbundene biblische 
Modell eines idealen, weisen Herrschers mit dem Konzept einer sinnorientierten Führung auf 
Grundlage der Logotherapie und Existenzanalyse ins Gespräch. 

Abstract: In the Hebrew Bible, the heart has many functions: It is the seat of reason and 
thought as well as of feelings and desires. In combining these aspects, it stands for the centre 
of the human person. Both Ancient Egypt and Ancient Israel can be described as ‘cultures of 
the heart’, which use the heart metaphor to emphasise the inner person. What is symbolised 
by the ‘heart’ in the Bible corresponds in the vocabulary of existential analytical anthropology 
to the spiritual dimension of the human being, which describes the true self of the person. For 
Viktor E. Frankl, the founder of existential analysis and logotherapy, the heart metaphor in 
the Bible symbolises the ‘deep person’, i.e. the spiritual level of being human, which, accord-
ing to Frankl’s dimensional ontology, unfolds in three ways (physically, psychologically and 

https://doi.org/10.25365/phaidra.760


Edith Petschnigg 70 

noologically). The noological dimension gives rise to the task-oriented nature and responsi-
bility of the human being. From an existential analytical perspective, being responsible is the 
essence of noological existence. This article brings the story of young King Solomon’s request 
for a listening heart (1 Kings 3:1–15) and the associated biblical model of an ideal, wise ruler 
into dialogue with the concept of meaning-oriented leadership based on logotherapy and ex-
istential analysis. 

Keywords: Leadership; Solomon; Existential Analysis; Logotherapy; Hebrew Bible. 

1. Hinführung zum Dialog zwischen Existenzanalyse und Bibelwissenschaft
Warum sich mit Existenzanalyse und Logotherapie beschäftigen, wenn es um
die Bibel und um Bibelwissenschaft geht? Ich meine, dass sich zwischen beiden
Feldern Verbindungslinien knüpfen lassen, die dabei helfen können, 1.) Bibel-
texte aus einem existenziellen Blickwinkel zu erschließen und die Bibel damit
auch in säkulare Diskurse einzubringen, und die 2.) einen Beitrag zu einer nar-
rativen Logotherapie1 leisten. Dass das Lesen von literarischen Werken – und
die Bibel zählt zur Weltliteratur – heilsam sein kann, ist ein Grundgedanke der
Bibliotherapie, einer künstlerischen Therapierichtung, die persönliches Wachs-
tum unterstützt.2 Auch die Logotherapie hat diesen Zugang als förderlich er-
kannt. Ihr Begründer, der Neurologe, Psychiater und Schoah-Überlebende Vik-
tor E. Frankl, sprach des Öfteren vom „Buch als Therapeutikum“.3 Narrationen
und Poesie vermögen eine impulsgebende Kraft zu entfalten, die insbesondere
auf Menschen in Krisensituationen stärkend wirken kann. Die Lektüre von aus-
gewählten literarischen Werken sollte Frankls Ansicht nach darüber hinaus da-
vor bewahren, erneut in Zivilisationsbrüche abzugleiten.4

Was hat all dies mit Führung und Führungskompetenz zu tun? Sinn- und wer-
teorientierte Leitungskonzepte haben bereits Eingang in die Management- und 
Unternehmensentwicklung gefunden.5 Mit diesem Beitrag möchte ich einladen, 
daran anzuknüpfen und weiterzudenken: Führung beginnt bei der Selbstführung 

1 Zur narrativen Logotherapie siehe Heidi Ilsinger, Hunger nach Sinn. Narrative Logotherapie, in: 
Otmar Wiesmeyr (Hg.), Sinn und Person. Ausgewählte Beiträge zu Logotherapie und Existenz-
analyse, Weinheim 2006, 141–151. 

2 Vgl. Literaturpower, Bibliotherapie – von der Power, die in Büchern steckt, in: https://literatur-
power.de/bibliotherapie/ (09.01.2025). 

3 Viktor E. Frankl, Das Buch als Therapeutikum. Festvortrag zur Eröffnung der Buchwoche ’75 in 
der Wiener Hofburg, Anzeiger des österreichischen Buchhandels 110,23 (1975) 130–133. 

4 Vgl. Alexander Batthyány/Elisabeth Lukas, Logotherapie und Existenzanalyse heute. Eine Stand-
ortbestimmung, Innsbruck 2020, 75. 

5 Vgl. Anna Maria Pircher-Friedrich, Mit Sinn zu nachhaltigem Erfolg. Anleitung zur werte- und 
wertorientierten Führung, Wien 42019; Rainer Kinast, Werteorientierte Führungskultur. Theorie 
und praktische Umsetzungen, Freiburg 2022. 



 Das hörende Herz Salomos 71 

  

und betrifft damit letztlich alle Menschen, nicht nur Menschen in Leitungsfunk-
tionen. Das menschliche Ringen um ein gelingendes, biblisch gesprochen ge-
rechtes Leben, zu dem auch Führungskompetenz zählt, spiegelt die Hebräische 
Bibel ebenso wie viele andere Themen des menschlichen Lebens wider. Dazu 
entfaltet sie in rechtlichen, in poetischen und in narrativen Texten verschiedene 
Konzeptionen von Führung. Einer dieser Texte ist eine Erzählung um König Sa-
lomo zu Beginn seiner Regentschaft, in der dieser mit Gott im Traum ein Ge-
spräch über Leitungskompetenz führt (1 Kön 3,1–15). Die Erzählung beschreibt 
Salomos Entwicklung hin zum Idealbild einer Führungsgestalt. 

Wie ich aufzeigen möchte, bestehen große Analogien zwischen der literari-
schen Darstellung Salomos als vorbildliche Führungspersönlichkeit und dem 
dreidimensionalen, sinnzentrierten Menschenbild von Existenzanalyse und Lo-
gotherapie. Neben anthropologischen Anknüpfungspunkten zeigen sich Berüh-
rungspunkte im Hinblick auf die Frage nach Gott bzw. einem letzten Sinn. Die 
von Frankl begründete dritte Wiener Schule der Psychotherapie versteht sich als 
spirituelle Psychologie, die metaphysische Sachverhalte in ihre Anthropologie 
miteinbezieht.6 Sie erscheint mir darum prädestiniert, biblische und psychothe-
rapeutische Denklinien miteinander ins Gespräch zu bringen. Mit Frankls Ver-
ständnis der Logotherapie möchte ich diesen Dialog eröffnen: 

„[…] die Logotherapie hält sich offen zur transanthropologischen – ich sage absicht-
lich nicht transpersonalen – Dimension. Mag daher die Religion für die Logotherapie 
auch noch so sehr ‚nur‘ ein Gegenstand, und nie ein Standort, sein, so liegt ihr dieser 
Gegenstand doch sehr am Herzen, und zwar aus einem einfachen Grund: im Zusam-
menhang mit Logotherapie meint Logos Geist und, darüber hinaus, Sinn.“7 

Die Logotherapie versteht sich als sinnzentrierte Psychotherapie. Sie ist gemein-
sam mit der Existenzanalyse, ihrer anthropologischen Grundlagentheorie, eine 
„am Geistigen orientierte“ Therapierichtung.8 Das Aufspüren von Werten und 
Sinn steht in ihrem Zentrum. Frankl, der selbst gläubiger Jude war, lädt explizit 
zu einem Dialog zwischen Psychotherapie und Theologie, zwischen Wissen-
schaft und Glaube ein: 

„Psychotherapie und Theologie, Wissenschaft und Glaube haben einander so lange 
und so vergeblich befehdet oder ignoriert, dass es an der Zeit ist, ein offenes Gespräch 
zu wagen zwischen denen, die – je nachdem – das Heil oder die Heilung des Men-
schen zu fördern bestrebt sind.“9 

 
6  Vgl. Elisabeth Lukas, Was das Leben wertvoll macht. Impulse einer spirituellen Psychologie, 

Kevelaer 2020, 19. 
7  Viktor E. Frankl/Pinchas Lapide, Gottsuche und Sinnfrage. Ein Gespräch, Gütersloh 72020, 133. 
8  Vgl. Christoph Riedel/Renate Deckart/Alexander Noyon, Existenzanalyse und Logotherapie. Ein 

Handbuch für Studium und Praxis, Darmstadt 22008, 47–49. 
9  Frankl/Lapide, Gottsuche (Anm. 7) 49. 



 Edith Petschnigg 72 

  

Was Frankl anstrebte, war eine Öffnung der Psychotherapie gegenüber der Di-
mension des Religiösen, nicht gegenüber einer institutionalisierten Form von Re-
ligion. Sein Anliegen war es, im therapeutischen Prozess eine „unbewusste Re-
ligiosität“ ans Licht zu bringen, weil der Mensch nur unter Einbeziehung der 
Transzendenz in seinem Wesen vollständig erfasst werden und zur Existenz ge-
langen könne.10 Frankls Verständnis von Religion und Religiosität war von ei-
nem über seine Zeit hinausreichenden Weitblick geprägt: 

„Gewiß, diese unsere Auffassung von Religion hat nur noch herzlich wenig zu tun mit 
konfessioneller Engstirnigkeit und deren Folge, religiöser Kurzsichtigkeit, die in Gott 
anscheinend ein Wesen sieht, das im Grunde nur auf eines aus ist, und das ist: daß 
eine möglichst große Zahl von Leuten an ihn glaubt, und überdies noch genau so, wie 
eine ganz bestimmte Konfession es vorschreibt. Ich kann mir einfach nicht vorstellen, 
daß Gott so kleinlich ist.“11 

Im Folgenden möchte ich zunächst das Menschenbild Frankls sowie sein Spre-
chen über Gott bzw. die Transzendenz im Kontext seines persönlichen Glaubens 
sowie der Existenzanalyse und Logotherapie skizzieren, sodann die Erzählung 
1 Kön 3,1–15 im Hinblick auf das in ihr entfaltete Führungsverständnis unter 
Einbeziehung ägyptischer Metaphorik beleuchten und abschließend Analogien 
zwischen der biblischen und existenzanalytischen Rede vom Menschen ziehen, 
insbesondere im Hinblick auf Führungskompetenz. 

2. Mensch, Gott und Über-Sinn bei Viktor E. Frankl 
Eine Besonderheit der Existenzanalyse und Logotherapie im Vergleich zu den 
beiden älteren Wiener Schulen der Psychotherapie – Sigmund Freuds Psycho-
analyse und Alfred Adlers Individualpsychologie – ist Frankls Dimensionalon-
tologie. Der Mensch besteht demnach aus drei ontologisch voneinander zu un-
terscheidenden, aber eng verschränkten Dimensionen: der physischen, der psy-
chischen und der geistigen (noetischen) Dimension. Die ersteren beiden lassen 
sich mit dem Begriff des Psychophysikums zusammenfassen. Nach Frankl ist es 
ausschließlich das Psychophysikum, das erkranken kann. Das Geistige – die 
geistige Person – gilt ihm als störbar, aber niemals als zerstörbar. Die geistige 

 
10  Vgl. Alfried Längle, Geist und Existenz. Zur inhärenten Spiritualität der Existenzanalyse, in: Exis-

tenzanalyse 28,2 (2011) 18–31: 19. Die heutige Existenzanalyse, die von Alfried Längle weiter-
entwickelt und geprägt wurde, vollzog eine personale Wende, der zufolge der existenzielle Sinn 
keinen Glauben mehr zur Voraussetzung hat, diesen aber auch nicht ausschließt. Anstelle von 
unbewusster Religiosität spricht die Existenzanalyse heute von „Spiritualität und Tiefenerfah-
rung“. Vgl. ebd., 20. 

11  Viktor E. Frankl, Der unbewusste Gott. Psychotherapie und Religion, München 182022, 64–65. 

https://search.obvsg.at/primo-explore/fulldisplay?docid=OBV_alma71411675860003331&context=L&vid=OBV&lang=de_DE


 Das hörende Herz Salomos 73 

  

Dimension des Menschen ist gekennzeichnet durch Individualität und Persona-
lität, sie ist der Sitz von Willensfreiheit und Verantwortung, von Sinnmotivation 
und Selbsttranszendenz.12 

Der Begriff „Selbsttranszendenz“ umschreibt einen Schlüsselaspekt des 
Franklʼschen Menschenbildes. In der logotherapeutischen Anthropologie ist das 
Selbst „der Möglichkeitsraum des Ich und das Bewusstseinszentrum“13. Die 
Rede von der Selbsttranszendenz bringt zum Ausdruck, dass der Mensch in der 
Lage ist, über egozentrische Bedürfnisse hinauszuwachsen und sich auf jeman-
den oder etwas außerhalb von ihm auszurichten. Für Frankl gehört die Fähigkeit 
zur Selbsttranszendenz – die sich mit Selbstüberschreitung übersetzen lässt – un-
abdingbar zum Wesen des Menschen: 

„Mensch sein heißt immer schon ausgerichtet und hingeordnet sein auf etwas oder auf 
jemanden, hingegeben sein an ein Werk, dem sich der Mensch widmet, an einen Men-
schen, den er liebt, oder an Gott, dem er dient.“14 

Nach Frankl gehört der Transzendenz-Bezug zum Wesen des Menschen. Das 
Ausgerichtet-Sein auf Transzendenz ist für ihn eine anthropologische Größe, ein 
Charakteristikum der Existenz, die sich nicht in der Immanenz erschöpft.15 Fall-
weise rekurriert Frankl in seinem wissenschaftlichen Werk auf die Bibel und 
setzt dadurch besondere Akzente. Sei es, indem er in Bezug auf die Frage nach 
der angemessenen Haltung gegenüber dem menschlichen Leid das Buch Ijob als 
Leitinstanz anführt, oder sei es, indem er auf die erste Schöpfungserzählung Be-
zug nimmt, um auf die Verantwortlichkeit des Menschen – ein Zentralbegriff der 
Anthropologie Frankls – hinzuweisen.16 Um seiner Sicht der menschlichen Got-
tesahnung Ausdruck zu verleihen, zitierte er einen Vers aus dem Buch Exodus: 

„‚Ahnungslos‘, ‚nichts ahnend‘: das Nichts ahnend – setzt der Mensch Gott voraus. 
Dieses Nichts ist ja nur das Negativ, nur die Rückseite des Seins, – ‚Du siehst meinen 
Rücken; aber mein Angesicht kann nicht gesehen werden‘ (Exodus 33/23).“17 

Das Transzendente ist zum Greifen nahe und doch dem Augenschein verborgen. 
In dem zitierten Gotteswort an Mose (Ex 33,23) sieht Frankl wohl das treffendste 
Bild für die menschliche Existenz im Bewusstsein von Gottes Gegenwart. Wenn 
Frankl aus seiner persönlichen Religiosität heraus über Gott spricht, so ist Gott 

 
12  Vgl. Batthyány/Lukas, Logotherapie (Anm. 4) 233. 
13  Karlheinz Biller/Maria de Lourdes Stiegeler, Wörterbuch der Logotherapie und Existenzanalyse 

von Viktor Emil Frankl, Wien 2008, 394. 
14  Viktor E. Frankl, Ärztliche Seelsorge. Grundlagen der Logotherapie und Existenzanalyse, 

Wien 41987, 49. 
15  Siehe Frankl, Gott (Anm. 11); vgl. Längle, Geist und Existenz (Anm. 10) 19. 
16  Vgl. Viktor E. Frankl, Der leidende Mensch. Anthropologische Grundlagen der Psychotherapie, 

Bern 1984, 97; 240. 
17  Frankl, Mensch (Anm. 16) 232. 



 Edith Petschnigg 74 

  

für ihn Dialogpartner, den er nicht nur im Gebet anspricht, sondern schlichtweg 
„der Partner unserer intimsten Selbstgespräche“.18 Alles, was wir in uns spre-
chen, sprechen wir letztlich zu und vor Gott, so Frankls Gedankengang. Dennoch 
kommt dem Gebet, sei es mit Worten oder ohne diese, nach Frankl eine beson-
dere Qualität zu: „es ist der einzige Akt menschlichen Geistes, der Gott als Du 
präsent zu machen vermag“.19 Die praktisch gelebte Gottesbeziehung im Gebet 
war ihm wesentlich wichtiger als ein philosophisches Nachdenken über Gott.20 

Doch auch ein außerreligiöses, philosophisches Denken über die Transzen-
denz pflegte Frankl intensiv, da sich die Logotherapie als Psychotherapierich-
tung außerhalb des religiösen Feldes verortet. Anstelle des Wortes „Gott“ führte 
er den Begriff „Über-Sinn“ ein oder gebrauchte die Termini „Über-Sein“, „Meta-
Sinn“, „Sinn des Ganzen“ oder „letzter Sinn“. Sowohl „Gott“ als auch „Über-
Sinn“ sind auf der Wissens- oder Wissenschaftsebene nicht zu ergründen, son-
dern Glaubensinhalte.21 Frankl formulierte seine Überlegungen dazu wie folgt: 

„Jedenfalls ließe sich sagen, daß die Logotherapie […] dazu legitimiert, sich nicht nur 
mit dem Willen zum Sinn zu befassen, sondern auch mit dem Willen zu einem letzten 
Sinn, einem Über-Sinn, wie ich ihn zu nennen pflege, und der religiöse Glaube ist 
letztlich ein Glauben an den Über-Sinn – ein Vertrauen auf den Über-Sinn.“22 

Nach Frankls Darlegungen in seinem Werk „Ärztliche Seelsorge“, dessen Erst-
auflage 1946 erschien, ist der Sinn der „Schrittmacher des Seins“. Er ist Orien-
tierungspunkt und leitet den Menschen inmitten der Anforderungen, die das Le-
ben an ihn stellt. Zur Illustration dieses Gedankens nahm Frankl auf das Exodus-
Narrativ und Gottes Gegenwart in Form einer Wolkensäule an den Tagen der 
Wüstenwanderung Bezug (vgl. Ex 13–14): 

„Wie heißt es doch in der Bibel: Während der Wanderung Israels durch die Wüste 
schritt Gott in Form einer Wolke seinem Volk voran – und es mag nicht abwegig sein, 
diesen Bericht so zu deuten, daß wir sagen: Der (letzte) Sinn (der Übersinn, wie ich 
es zu formulieren pflege) schritt dem Sein voran, auf daß letzteres ersterem folge, auf 
daß ersterer letzteres mit sich reiße.“23 

Dass alles Sinn bzw. Über-Sinn besitzt, auch wenn sich dieser dem Menschen 
nicht in jeder Situation oder Lebenslage, vor allem in einer leidvollen, erschließt, 
davon war Frankl überzeugt. Ein letzter Sinn ist jedoch nicht beweisbar, sondern 
eine Frage des Glaubens. Nach Frankl strebt der Mensch grundsätzlich danach, 
Werte zu verwirklichen und Sinn zu erfüllen. Dies ist seine primäre Intention, 

 
18  Frankl, Mensch (Anm. 16) 219. 
19  Frankl, Mensch (Anm. 16) 237. 
20  Vgl. Batthyány/Lukas, Logotherapie (Anm. 4) 246. 
21  Vgl. Biller/de Lourdes Stiegeler, Wörterbuch (Anm. 13) 125–126. 
22  Frankl, Gott (Anm. 11) 64. 
23  Frankl, Seelsorge (Anm. 14) 103. 



 Das hörende Herz Salomos 75 

  

die Frankl als den „Willen zum Sinn“ definiert.24 Jede Situation fordert den Men-
schen auf, den in ihr liegenden Sinn zu erspüren und Stellung zu beziehen. Das 
ganze Leben besitzt nach Frankl „Aufforderungscharakter“.25 Eine vielfach zi-
tierte Formulierung Frankls dazu lautet: 

„Das Leben selbst ist es, das dem Menschen Fragen stellt. Er hat nicht zu fragen, er 
ist vielmehr der vom Leben her Befragte, der dem Leben zu antworten – das Leben zu 
verantworten hat. Die Antworten aber, die der Mensch gibt, können nur konkrete Ant-
worten auf konkrete ‚Lebensfragen‘ sein.“26 

Sinn – stets unikal und individuell zu verstehen – kann prinzipiell gefunden wer-
den. Dazu verfügt der Mensch über ein Sinnfindungsorgan: das Gewissen. Nach 
Frankl steht das Gewissen nicht nur für das ethische Handlungsvermögen, son-
dern in erster Linie für die menschliche Fähigkeit zur Sinnwahrnehmung.27 „Es 
ließe sich definieren als die intuitive Fähigkeit, den einmaligen und einzigartigen 
Sinn, der in jeder Situation verborgen ist, aufzuspüren“,28 so der Begründer der 
Logotherapie. Laut Frankl spielt die Schulung des Gewissens als Sinn-Organ 
eine wesentliche Rolle in der menschlichen Entwicklung: 

„In diesem unserem Zeitalter muß es sich die Erziehung angelegen sein lassen, nicht 
nur Wissen zu vermitteln, sondern auch das Gewissen zu verfeinern, so daß der 
Mensch hellhörig genug ist, um die jeder einzelnen Situation innewohnende Forde-
rung herauszuhören.“29 

Das Gewissen als Sinn-Organ hat seinen Sitz im geistig Unbewussten. Frankl 
führt für das geistig Unbewusste den Begriff „Tiefenperson“ ein: Sie ist der Ort 
der geistig-existenziellen Entscheidungen des Menschen.30 In ihrem wahren Sein 
ist die Tiefenperson der Franklʼschen Ontologie zufolge nicht reflektierbar, son-
dern nur an ihren Vollzügen erkennbar. „Eigentliche Existenz ist also unreflek-
tierte, weil unreflektierbare Existenz – und darum ist sie letztlich auch unanaly-
sierbar. […] Existenz selbst bleibt ein unanalysierbares, unreduzierbares Urphä-
nomen“,31 so ein Auszug aus Frankls Theorie zum geistig Unbewussten. Noch 
ein weiterer Aspekt erscheint mir in Bezug auf meine noch auszuführenden 
Überlegungen im Hinblick auf 1 Kön 3 wesentlich: Das geistig Unbewusste und 
somit das Gewissen entspringt der Transzendenz bzw. dem Transzendenzbezug 

 
24  Vgl. Riedel, Existenzanalyse (Anm. 8) 82. 
25  Vgl. Riedel, Existenzanalyse (Anm. 8) 86. 
26  Frankl, Ärztliche Seelsorge (Anm. 14) 96. 
27  Vgl. Riedel, Existenzanalyse (Anm. 8) 89–90. 
28  Frankl, Ärztliche Seelsorge (Anm. 14) 76. 
29  Viktor E. Frankl, Der Wille zum Sinn. Ausgewählte Vorträge über Logotherapie, München 1997, 

27. 
30  Vgl. Riedel, Existenzanalyse (Anm. 8) 90. 
31  Frankl, Gott (Anm. 11) 21. 



 Edith Petschnigg 76 

  

des Menschen. Mittels der Stimme der Transzendenz, die sich über die Intuition 
mitteilt, vermag der Mensch unter verschiedenen Möglichkeiten situativ die je-
weils sinnvollste zu wählen und zu verwirklichen.32 

3. Die „herz-geleitete“ Führung – ein Entwurf auf biblischer Grundlage 
Nach den obigen Darlegungen zum Menschenbild und Transzendenzverständnis 
von Existenzanalyse und Logotherapie möchte ich den Blick auf den für diesen 
Beitrag gewählten Bibeltext 1 Kön 3,1–15 lenken und diesen auf seine Konzep-
tion von Führung hin befragen. Dabei soll zunächst der Erzähltext vor Augen 
geführt und sodann das Motiv des „hörenden Herzens“ – das meines Erachtens 
zentrale Motiv in Bezug auf Führung in diesem Text – näher beleuchtet werden, 
um daraus resultierend das zum Ausdruck gebrachte Führungskonzept als „herz-
geleitete“ Führung zu interpretieren. 

3.1. 1 Kön 3,1–15 – Salomo auf dem Weg zum idealen Herrscher 
1 Kön 3 eröffnet den Erzählzusammenhang über das Königtum Salomos, nach-
dem das vorangehende Kapitel mit dem Hinweis geschlossen hat, dass nach den 
Wirren um die Thronnachfolge seines Vaters David die Herrschaft nun fest in 
Salomos Hand liegt (vgl. 1 Kön 2,46b). Der Text legt den motivischen Grund-
stein für die Lektüre der folgenden Salomo-Erzählungen bis zu dessen erzähltem 
Tod nach 40 Jahren Regentschaft in 1 Kön 11.33 Sprachlich betrachtet setzt die 
Perikope den Abschluss der Tora voraus; ihre Entstehung wird von Ernst Axel 
Knauf auf das 4. Jh. datiert.34  

Im Folgenden sei nun 1 Kön 3,1–15 in deutscher Übersetzung wiedergege-
ben:35 

1 Salomo verschwägerte sich mit dem Pharao, dem König von Ägypten. Er heiratete 
die Tochter des Pharaos und führte sie als seine Braut zur Stadt Davids, bis er sein 
Haus und das Haus der Ewigen und die Mauern rund um Jerusalem gebaut hatte. 2 So 
opferte das Volk noch auf den Höhen, da das Haus für den Namen der Ewigen in 
jenen Tagen noch nicht erbaut war. 3 Und Salomo liebte die Ewige, so dass er den 
Bestimmungen seines Vaters David folgte, nur auf den Höhen opferte er Schlacht- 
und Rauchopfer. 4 So ging der König zum Opfern nach Gibeon, denn dort war die 
größte Höhe. 1.000 Brandopfer opferte Salomo auf dem Altar. 5 In Gibeon erschien 
die Ewige Salomo in der Nacht im Traum und die Gottheit sagte: »Bitte um etwas, 

 
32  Vgl. Riedel, Existenzanalyse (Anm. 8) 93–95. 
33  Vgl. Martin Nitsche, „Und das Königtum war fest in der Hand Salomos“. Untersuchungen zu 

1 Kön 3, Stuttgart 2015, 34. 
34  Vgl. Ernst Axel Knauf, 1 Kön 1–14 (HThKAT), Freiburg 2016, 167–168. 
35  Die Übersetzungen in diesem Beitrag entstammen Ulrike Bail u. a. (Hg.), Bibel in gerechter Spra-

che, Gütersloh 2006. 

https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?goj
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?gott#elohim
https://www.randomhouse.de/guetersloherverlagshaus/


 Das hörende Herz Salomos 77 

  

was ich dir geben soll!« 6 Da sagte Salomo: »Du, du warst überaus gütig zu deinem 
Untergebenen David, meinem Vater, da er vor dir treu und Recht schaffend und mit 
aufrichtigem Herzen gelebt hat. Du hast ihm diese große Güte erhalten und ihm einen 
Sohn geschenkt, der an diesem Tag auf seinem Thron sitzt. 7 Und nun, Ewige, meine 
Gottheit, hast du deinen Untergebenen an der Stelle meines Vaters Davids als König 
eingesetzt, doch ich bin unerfahren und weiß nicht ein noch aus. 8 Dein Untergebener 
ist inmitten deines Volkes, das du erwählt hast. Es ist ein großes Volk, das wegen 
seiner Größe nicht gezählt und nicht geschätzt werden kann. 9 So gebe deinem Un-
tergebenen doch ein hörendes Herz, um in deinem Volk Recht zu sprechen und zwi-
schen Gut und Böse zu unterscheiden. Ja, wem gelingt es sonst, in diesem deinem 
schwierigen Volk Recht zu sprechen?« 10 Diese Bitte Salomos fand Gefallen in den 
Augen der Ewigen 11 und die Gottheit sagte zu ihm: »Weil du dieses von mir erbeten 
hast und nicht ein langes Leben oder Reichtum oder das Leben derer, die dich anfein-
den, sondern weil du für dich um Verständnis batest, um auf das Recht zu hören, 12 
deswegen werde ich deinen Worten entsprechen. Ich gebe dir ein weises und kluges 
Herz, so wie dich gibt es keinen Menschen weder vor noch nach dir und es wird auch 
keinen geben, der dir gleichen wird. 13 Und auch das, was du nicht von mir erbeten 
hast, gebe ich dir: Sowohl Reichtum als auch Ansehen, so dass dir zu deinen Lebzeiten 
unter den Regierenden niemand gleichen wird. 14 Und wenn du meinen Wegen folgen 
und meine Gesetze und Bestimmungen bewahren wirst, so wie dein Vater David, dann 
werde ich dir ein langes Leben schenken.« 15 Da erwachte Salomo und merkte, dass 
es ein Traum war. Er ging nach Jerusalem und trat vor den Schrein des Bundes mit 
der Ewigen und opferte Brandopfer und Heilsopfer und veranstaltete ein Gastmahl für 
alle seine Gefolgsleute. 

Salomo erscheint in der biblischen Darstellung durch die göttliche Gabe eines 
hörenden, d. h. weisen und klugen Herzens als der ideale Herrscher.36 Durch 
„Unvergleichbarkeitsausdrücke“ wird er eingereiht in den Kreis der großen Füh-
rungsfiguren Israels. So findet sich die Formulierung „so wie dich gibt es keinen 
Menschen weder vor noch nach dir und es wird auch keinen geben, der dir glei-
chen wird“ (V. 12) in ähnlicher Weise für Mose (Dtn 34,10), Josua (Dtn 11,25; 
Jos 1,5) und König Joschija (2 Kön 18,5; 23,25).37 In 1 Kön 3,1–15 erscheint  
Salomo nicht nur als König, sondern auch als Prophet, der von Gott durch eine 
Audition im Traum direkt eine Botschaft erhält.38 Königsherrschaft, Prophetie 
und Weisheit fallen in der Gestalt Salomos in einzigartiger Weise zusammen. 

Salomo ist also eine Führungsfigur par excellence, der ideale, da weise und 
prophetisch begabte Herrscher. Doch was macht seine Führungskompetenz aus? 

 
36  Zu Salomo als idealisiertem König und der damit verbundenen impliziten Kritik an gegenwärtigen 

Herrschaftsverhältnissen siehe näher Susanne Gillmayr-Bucher, Salomo in all seiner Pracht, in: 
Rüdiger Lux (Hg.), Ideales Königtum. Studien zu David und Salomo (ABG 16), Leipzig 2005, 
127–152: 141–150. 

37  Vgl. Nitsche, Königtum (Anm. 33) 99. 
38  Vgl. Knauf, 1 Kön 1–14 (Anm. 34) 170. 

https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?chesed
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?avad
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?glaube#emet
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?lev
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?avad
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?avad
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?lev
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?davar
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?gesetz#mischpat
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?lev
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?kum
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?gesetz#mizwa
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?berit
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?avad
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?kum


 Edith Petschnigg 78 

  

Welches Führungsverständnis bringt der Text zum Ausdruck? Da ich die Meta-
pher des „hörenden Herzens“ als zentral erachte, um diesen Fragen auf die Spur 
zu kommen, möchte ich diese eingehender in den Blick nehmen und ihre Ver-
bindung zur ägyptischen Herz-Metaphorik erörtern. 

3.2. Zur Bedeutung des Herzens im Alten Ägypten und Alten Israel 
Der Ägypten-Bezug zu 1 Kön 3,1–10 klingt auf der Erzählebene bereits in V. 1 
an: Die Lesenden erfahren von der Eheschließung Salomos mit einer Pharaonen-
tochter. Dabei betont der Text nicht so sehr die Beziehung des Ehepaares, son-
dern die Bande, die durch die Heirat zwischen dem jungen König von Israel und 
dem Herrscher von Ägypten geknüpft werden.39 So lässt sich vermuten, dass der 
Erzähleinstieg über die Verschwägerung Salomos mit einem Pharao bereits den 
Erwartungshorizont in Richtung ägyptischer Denkwelten öffnen möchte. Wie in 
der alttestamentlichen Exegese vielfach gesehen wurde, weist der Text in mehr-
facher Hinsicht Parallelen zu ägyptischen Motiven auf. So erinnert er an die 
ägyptische Königsnovelle, insbesondere an die Inschrift einer Stele Thutmo-
sis IV. Diese tut kund, dass dem Pharaonensohn Thutmosis eine göttliche 
Traumoffenbarung zuteilwurde, die ihm die Herrschaft und eine einzigartige 
Stellung unter den Völkern verheißt. Ganz ähnlich wie Salomo in 1 Kön 3 bringt 
auch Thutmosis als Dank Opfer dar.40 

Ab V. 2 wird der Blick erzählerisch wieder zurück nach Israel gelenkt, und 
zwar auf die Kultpraxis Salomos in der Zeit vor dem Tempelbau in Jerusalem. 
Wie sein Volk, so bringt auch der König Opfer an Höhenheiligtümern dar (V. 3). 
Eine besondere Rolle im weiteren Erzählverlauf spielt Gibeon als größter dieser 
Kultorte. In Gibeon – meist mit dem Ort el-Ǧīb neun Kilometer nordwestlich 
von Jerusalem identifiziert41 – lässt Salomo den Rauch von tausend Brandopfern 
aufsteigen (V. 4). Hier erscheint ihm JHWH im Traum und eröffnet ihm die 
Möglichkeit, einen Wunsch zu äußern (V. 5). Der Opfervorgang und die an-
schließende nächtliche Traumoffenbarung an einem Kultort lassen sich als Be-
standteile einer Inkubationspraxis deuten, wie sie im Alten Orient und in antiken 
Mittelmeerkulturen häufig zu finden war.42 Aus der Umwelt Israels existieren 
zahlreiche Belege, dass an heiligen Orten Träume mithilfe verschiedener Prakti-
ken bewusst herbeigeführt wurden, um eine göttliche Antwort auf eine Frage zu 
erhalten oder um von einer Krankheit geheilt zu werden. Die weite Verbreitung 

 
39  Vgl. Nitsche, Königtum (Anm. 33) 58–59. 
40  Vgl. Gillmayr-Bucher, Salomo (Anm. 36) 141. 
41  Vgl. Klaus Koenen, Gibeon/Gibeoniter, WiBiLex, https://bibelwissenschaft.de/stichwort/19544/ 

(09.01.2025). 
42  Vgl. Shaul Bar, Incubation and Traces of Incubation in the Biblical Narrative, OTE 28,2 (2015) 

243–256. 



 Das hörende Herz Salomos 79 

  

dieser Praxis lässt vermuten, dass auch im antiken Israel Menschen Heiligtümer 
aufsuchten, um Traumbotschaften zu empfangen oder Heilung zu erfahren,43 ob-
gleich für Israel und Juda keine eindeutigen Nachweise vorliegen.44 In der Tora 
werden Träume ausdrücklich als Offenbarungsmedium Gottes an prophetisch 
begabte Menschen genannt (Num 12,6).45 Salomos Traum in Gibeon erfüllt meh-
rere Kriterien einer Inkubationspraxis, so auch das anschließende Dankopfer46, 
das Salomo zeitverzögert in Jerusalem darbringt (V. 15). 

Auf die knappe Aufforderung Gottes an Salomo, eine Bitte vorzubringen, 
folgt in den V. 6–9 eine lange Antwort des Träumenden. Nach der Erwähnung 
seines Vaters David und dessen Treue zu Gott (V. 6) kommt Salomo auf sich 
selbst zu sprechen. Er bezeichnet sich, wie auch seinen Vater zuvor, als „Unter-
gebener“, wörtlich als „Knecht“, JHWHs (V. 6), und sodann als jung und unwis-
send (V. 7).47 Salomo verweist auf seine Aufgabe inmitten des von Gott erwähl-
ten Volkes (V. 8), um schließlich seine Bitte nach einem „hörenden Herzen“ zu 
formulieren: Dieses soll ihm dabei helfen, „Gut und Böse“ unterscheiden und 
das Volk regieren zu können (V. 9). Damit legt der Text den Grundstein für die 
spezifische Führungskompetenz Salomos, die von Weisheit und Gottesnähe ge-
prägt ist. Zentrale Bedeutung kommt dabei der Metapher des „hörenden Her-
zens“ zu, die in dieser Wendung einmalig in der Hebräischen Bibel ist.48 Sie hat 
jedoch eine wörtliche Parallele in einer altägyptischen Inschrift. Die Rolle des 
Herzens in der ägyptischen Anthropologie, insbesondere seine nähere Bestim-
mung als hörend, verdient deshalb Beachtung. 

Im Alten Ägypten, im Alten Israel ebenso wie im Alten Orient49 hat das 
menschliche Herz viele Funktionen: Es ist sowohl Sitz der Vernunft und des 
Denkens als auch der Gefühle und der Wünsche. Im Vereinen kognitiver, emo-
tionaler und voluntativer Aspekte steht es für das „Zentrum der menschlichen 

 
43  Vgl. Jörg Lanckau, Wurde im antiken Juda und Israel Inkubation praktiziert? Eine Spurensuche 

in der Bibel, WUB 93,3 (2019) 51–53: 51; ders., Inkubation, WiBiLex, https://www.bibelwissen-
schaft.de/stichwort/21814 (09.01.2025). 

44  Vgl. Jean-Marie Husser, Dreams and Dream Narratives in the Biblical World (The Biblical Sem-
inar 63), Sheffield 1999, 172. 

45  Vgl. Barbara Leicht, Und Gott sprach im Traum. Träume im Alten Testament, WUB 93,3 (2019) 
14–18. 

46  Vgl. Lanckau, Inkubation, WiBiLex (Anm. 43). 
47  Vgl. Nitsche, Königtum (Anm. 33) 85–86. 
48  Vgl. Nitsche, Königtum (Anm. 33) 91. 
49  Zum Bedeutungsspektrum von Körpertermini in Mesopotamien siehe Ulrike Steinert, Person, 

Identität und Individualität im antiken Mesopotamien, in: Eberhard Bons/Karin Finsterbusch 
(Hg.), Konstruktionen individueller und kollektiver Identität (2). Alter Orient, hellenistisches Ju-
dentum, römische Antike, Alte Kirche (BThSt 168), Göttingen 2017, 39–100: 46, 66. 



 Edith Petschnigg 80 

  

Person“.50 Sowohl das Alte Ägypten als auch das Alte Israel lassen sich als „Kul-
turen des Herzens“ beschreiben, die mit der Herz-Metapher den „inneren Men-
schen“ akzentuieren.51 Wurde der Mensch im ägyptischen Alten Reich als „au-
ßen-“ bzw. „königs-geleitet“ angesehen, so tritt im Übergang zum Mittleren 
Reich (ab ca. 2000 v. Chr.) die Vorstellung des „innen-“ bzw. „herz-geleiteten“ 
Menschen in Erscheinung. Das Herz steht symbolisch für das Selbst, für die in-
nere Führung des Menschen und in diesem Sinne für seine moralische Verant-
wortlichkeit.52 

Nach ägyptischer Vorstellung ist das Herz die Mitte der Person, die das Indi-
viduum organisiert, sowohl im Hinblick auf die physischen und psychischen 
Vorgänge als auch im Hinblick auf das soziale Leben in der Gemeinschaft.53 Es 
sorgt „für Kohärenz, Bewußtsein, Identität, Verantwortlichkeit und Zurech-
nungsfähigkeit“.54 Die ägyptische Lehre des Herzens nimmt vor allem die Sozi-
alsphäre in den Blick und trägt von daher stark anti-individualistische Züge. Zu-
dem gilt das Herz als Sitz des Gewissens.55 Die Verantwortlichkeit des Men-
schen für seine Taten ist nicht zuletzt ein zentrales Element in der Vorstellung 
des Totengerichts. Diese bildete sich ebenso wie die Lehre vom Herzen in der 
Zeit des Übergangs vom Alten zum Mittleren Reich heraus. Das Herz steht dieser 
Idee gemäß für die Taten der verstorbenen Person und wird gegen eine Feder, 
das Symbol der Ma’at – das als Göttin personifizierte Prinzip der Gerechtigkeit56 
– gewogen. Jede Verfehlung der verstorbenen Person, die im jenseitigen Gericht 
offenkundig wird, lässt die Waagschale des Herzens sinken. Besteht das Herz 
aufgrund rechtschaffener Lebensführung die Prüfung, geht der Geist der verstor-
benen Person in die Unsterblichkeit der Götterwelt ein.57 Überwiegen jedoch die 
Verfehlungen, lautet das Urteil „verdammt“, wobei allerdings die Lebensbedin-

 
50  Thomas Krüger, Das menschliche Herz und die Weisung Gottes. Studien zur alttestamentlichen 

Anthropologie und Ethik (AThANT 90), Zürich 2009, 108. 
51  Vgl. Bernd Janowski, Das hörende Herz. Zum Personverständnis in Israel und Ägypten, Aegypti-

aca 3 (2018) 99–120: 100–101. 
52  Vgl. Jan Assmann, Zur Geschichte des Herzens im Alten Ägypten, in: ders. (Hg.), Die Erfindung 

des inneren Menschen. Studien zur religiösen Anthropologie, Gütersloh 1993, 81–112: 96–98. 
53  Vgl. Assmann, Geschichte (Anm. 52) 83–85. 
54  Jan Assmann, Konstellative Anthropologie. Zum Bild des Menschen im alten Ägypten, in: Bernd 

Janowski/Kathrin Liess (Hg.), Der Mensch im alten Israel. Neue Forschungen zur alttestamentli-
chen Anthropologie (HBS 59), Freiburg 2009, 95–120: 105. 

55  Vgl. Assmann, Anthropologie (Anm. 54) 105–106. 
56  Siehe dazu Joachim Friedrich Quack, Maat, WiBiLex, https://bibelwissenschaft.de/stich-

wort/25237 (09.01.2025). 
57  Vgl. Assmann, Anthropologie (Anm. 54) 106–107. 



 Das hörende Herz Salomos 81 

  

gungen, etwa Elend oder früher Tod, das Urteil mildern. Die Verdammten ver-
fallen der sogenannten „Fresserin“, einem Ungeheuer, dargestellt als eine Mi-
schung zwischen Krokodil, Löwe und Nilpferd, und werden vernichtet.58 

Im Hinblick auf 1 Kön 3,1–15 erscheint mir insbesondere die ägyptische Vor-
stellung einer Verbindung des Herzens zum Göttlichen bedeutsam zu sein, wie 
sie vor allem in den Texten des Neuen Reiches zum Ausdruck kommt.59 So heißt 
es in einer autobiografischen Inschrift eines Mannes namens Antef, eines Zeit-
genossen Thutmosis III.: 

„Mein Herz war es, das mich antrieb, das zu tun 
entsprechend seiner Anleitung an mich. […] 
Ein Gottesspruch ist es in jedem Leibe. 
Selig der, den es auf den richtigen Weg des Handelns geführt hat!“60 

Die Leitung durch das Herz geht mit der Leitung durch Gott Hand in Hand. Gott 
wird zum eigentlichen Führer des Menschen. Um ein gelingendes Leben zu füh-
ren, solle sich der Mensch „Gott ins Herz setzen“, so lautet eine ägyptische For-
mel, d. h., sich der göttlichen Lenkung überlassen. Gott und Mensch werden in 
ein außerordentliches Nahverhältnis gebracht: „Gott verletzen und das eigene 
innerste Selbst verletzen – das ist ein und dasselbe“,61 so Jan Assmann. Dement-
sprechend erklärt ein hoher Beamter die Bedeutung der göttlichen Weisung, die 
er im Herzen lokalisiert, für seinen beruflichen Aufstieg und Erfolg: 

„Es war mein Herz, das mich diese Stellung hat ausüben lassen, indem es mich leitete. 
Es stand mir zur Seite als unbestechlicher Ratgeber, und ich wich nicht ab von dem, 
was es mir sagte, fürchtete mich vielmehr davor, seine Weisungen zu übertreten. Des-
halb ging es mir gut, und ich war erfolgreich, weil mein Herz meine Handlungen ver-
anlaßte. Ich gedieh unter seiner Leitung. Ein Gotteswort ist das Herz, das in jedem 
Leibe ist. Glücklich ist, wen es auf den rechten Weg des Handelns leitet. So erging es 
mir.“62 

An diesem Zitat wird der Zusammenhang von Herz, Gotteswort und Leitungs-
kompetenz deutlich. Das Ausüben einer Führungsfunktion benötigt innere Füh-
rung, die sowohl nach ägyptischer als auch biblischer Vorstellung durch die 
Herz-Metapher zur Sprache gebracht wird. Wer andere mit Weisheit, und dies 
bedeutet insbesondere im Sinne des Gemeinwesens, führen will, bedarf zualler-
erst der Führung durch das eigene Herz, in das Gott seine Weisung legt. Die 

 
58  Vgl. Hellmut Brunner, Altägyptische Religion. Grundzüge, Darmstadt 1989, 133. 
59  Vgl. Assmann, Geschichte (Anm. 52) 107. 
60  Louvre C 26, Urkunden IV 974f., zit. n. Assmann, Anthropologie (Anm. 54) 106. 
61  Assmann, Anthropologie (Anm. 54) 111. 
62  Hellmut Brunner, Das hörende Herz. Kleine Schriften zur Religions- und Geistesgeschichte Ägyp-

tens (OBO 80), hg. v. Wolfgang Röllig, Freiburg 1988, 25. 



 Edith Petschnigg 82 

  

Fähigkeit, die Stimme des Herzens zu vernehmen, wurde in Ägypten durch Er-
ziehung explizit gefördert.63 

Ein Zentralbegriff für die Entwicklung dessen, was ich Herzenskompetenz 
nennen möchte, ist das Hören. Die Fähigkeit des Hörens steht nach ägyptischer 
Vorstellung für die Offenheit gegenüber Weisheitslehren. Ziel der ägyptischen 
Unterweisungen war es, den Menschen zu einem konnektiven Verhalten zu er-
ziehen, d. h. eine gemeinschaftsdienliche Haltung zu fördern. Unverständige da-
gegen „hören“ nicht, wie in der Lehre des Ptahhotep, vermutlich aus dem frühen 
Mittleren Reich, zum Ausdruck kommt. Menschen, die nicht „hören“, gelten die-
ser Lehre zufolge als „Toren“, denn sie sind nicht in der Lage, Gut und Böse 
voneinander zu unterscheiden.64 

Die Begriffe „hören“, verstanden als Annehmen und Aufnehmen des Gehör-
ten, und „Herz“ sind im ägyptischen Denken also auf das Engste verbunden. In 
Ägypten hat sie jedoch nicht nur eine sinngemäße, sondern auch eine wörtliche 
Parallele. Wie Hellmut Brunner belegen konnte, findet sich im Tempel von Kar-
nak eine entsprechende Inschrift aus dem 14. Jh. v. Chr. Ein ägyptischer Bau-
meister sowie hoher königlicher Beamter und Vermögensverwalter namens 
Amenophis, Sohn des Hapu, der in späterer Zeit als Weiser verehrte wurde, be-
anspruchte in einer autobiografischen Inschrift für sich, ein „hörendes Herz“ zu 
haben, und zwar dann, „wenn er einen Rat sucht bei Fremdartigem wie einer, 
dessen Herz dabei war“.65 In der Zeit des Hofbeamten Amenophis, ein Zeitge-
nosse des Pharaos Amenophis III., drangen Einflüsse aus Asien und Nubien nach 
Ägypten, wodurch es wichtig war, auf „Fremdartiges“, Unbekanntes, angemes-
sen reagieren und anderen Menschen „Rat“ geben zu können.66 

Im biblischen Verständnis gehen Weisheit und die Fähigkeit, Ratschläge zu 
geben, ebenfalls Hand in Hand (vgl. z. B. Jer 18,18).67 Ebenso teilt die Hebräi-
sche Bibel die metaphorische Bedeutung des menschlichen Herzens als innere 
Leitinstanz, als „Sitz der Personalität“68. In der biblischen Anthropologie steht 
das Herz wie in der ägyptischen Lehre vom Menschen sowohl für die intellektu-
elle als auch für die emotionale und moralische Mitte des Menschen (vgl. z. B. 
Spr 15–17).69 Folgende Beispiele aus dem Buch der Sprüche mögen Einblick 
geben: 

Ein frohes Herz lässt das Gesicht strahlen; 
ein betrübtes Herz macht das Atmen schwer. (Spr 15,13) 

 
63  Vgl. Assmann, Geschichte (Anm. 52) 99. 
64  Vgl. Assmann, Anthropologie (Anm. 54) 107–109. 
65  Urkunden der 18. Dynastie, zit. n. Brunner, Herz (Anm. 62) 4–5. 
66  Vgl. Brunner, Herz (Anm. 62) 5. 
67  Vgl. Ilse Müllner, Das hörende Herz. Weisheit in der hebräischen Bibel, Stuttgart 2006, 19. 
68  Knauf, 1 Kön 1–14 (Anm. 34) 155. 
69  Vgl. Krüger, Herz (Anm. 50) 108–109. 

https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?ruach


 Das hörende Herz Salomos 83 

  

Das Herz von Gerechten denkt über die passende Antwort nach; 
der Mund von Ungerechten redet Übles daher. (Spr 15,28) 

Das Herz der Weisen gibt ihnen Einsicht in den Mund; 
auf ihren Lippen vermehrt sich das Nützliche. (Spr 16,23) 

Wie die ägyptische Lehre vom Herzen kennt auch das biblische Sprüchebuch die 
Vorstellung, dass das Wirken Gottes mit der Herzensebene verbunden ist, wie 
anhand von Spr 16 deutlich wird:70 

Die Menschen überlegen sich etwas im Herzen,  
die Antwort der Zunge kommt von der Ewigen. (V. 1) 

Die Menschen planen ihren Weg mit Verstand [wörtl. Herz];  
die Ewige ist es, die ihre Schritte lenkt. (V. 9) 

Dass die Rede vom Herzen zentral für die alttestamentliche Anthropologie ist, 
zeigt sich überdies am Beispiel des neuen Bundes zwischen Gott und dem Volk 
Israel in Jer 31. Die Leitung des Menschen erfolgt durch die Weisungen JHWHs, 
die dieser direkt in das Herz des Menschen legen wird.71 Das Herz wird damit 
zum Verbindungsorgan zur Transzendenz: 

33 […] so wird der Bund aussehen, den ich mit dem Haus Israel nach jener Zeit schlie-
ßen will: – so Gottes Spruch – Ich werde meine Weisung in ihr Inneres legen, in ihr 
Herz werde ich sie schreiben. Ich werde ihnen Gott und sie werden mir Volk sein. 34 
Sie werden einander nicht mehr belehren und weder zu den Mitmenschen noch unter 
den Geschwistern sagen: Lerne Gott kennen! Denn sie alle werden mich kennen, alle 
von Klein bis Groß – so Gottes Spruch. – Denn ich werde ihre Vergehen verzeihen 
und an ihre Unrechtstaten nicht mehr denken. 

Nach dem Buch Jeremia ist das Herz zudem der Sitz der Erkenntnis Gottes im 
Menschen (vgl. Jer 24,7). In ähnlicher Weise verbindet das Buch Ezechiel die 
Gabe eines „fleischernen Herzens“ anstelle eines „steinernen Herzens“ durch 
JHWH mit der Fähigkeit des Menschen, Gottes Weisungen durch eine innere 
Instanz zu erkennen und zu befolgen (vgl. Jer 11,19–20).72 Ausgehend von der 
Verteilung der alttestamentlichen Belegstellen geht Bernd Janowski davon aus, 
dass dieses Denken, das er die „Entdeckung des inneren Menschen“ nennt, lite-
rar- und theologiegeschichtlich mit der mittleren Königszeit einsetzt und vor al-
lem in der exilisch-nachexilischen Periode zu verorten ist.73 Als nachexilischer 
Text fügt sich 1 Kön 3,1–15 in dieses Bild. 

 
70  Vgl. Krüger, Herz (Anm. 50) 113. 
71  Vgl. Krüger, Herz (Anm. 50) 115. 
72  Vgl. Krüger, Herz (Anm. 50) 116. 
73  Vgl. Bernd Janowski, Fühlen, Denken, Wollen. Zur Bedeutung des Herzens im Alten Testament 

und in seiner Umwelt, BN 195 (2022) 3–27: 5. 

https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?lev
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?gerechtigkeit#zaddik
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?gerechtigkeit#zaddik
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?lev
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?lev
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?lev
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?berit
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?gesetz#tora
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?lev
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?lev
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?gott#elohim
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?goj
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?suende
https://www.bibel-in-gerechter-sprache.de/die-bibel/glossar/?opfer#chattat


 Edith Petschnigg 84 

  

Resümierend lässt sich feststellen, dass sowohl im Alten Ägypten als auch 
im Alten Israel die Metapher des Herzens emotionale, kognitive und voluntative 
Aspekte des Menschseins umspannt.74 So wird deutlich, dass die alttestamentli-
che Rede vom Herzen nicht ohne ägyptische Einflüsse zu denken ist. Der „herz-
geleitete“75 Mensch gilt in beiden Kulturen als Idealbild. 

3.3 Was zeichnet eine „herz-geleitete“ Führungspersönlichkeit aus? 
Nach Dtn 17,14–2076 soll die Aufgabe des Königs in Israel darin bestehen, die 
Tora zu lesen, Gott zu achten und entsprechend den Worten der Tora zu handeln. 
Auf die Praxis umgemünzt bedeutet dies, die Rechtsprechung aus den Weisun-
gen der Fünf Bücher Mose abzuleiten. Doch dass Salomo die Tora liest – wie 
ihm in 1 Kön 2,3 von David vor dessen Tod aufgetragen wurde77 – geht aus der 
Erzählung 1 Kön 3,1–15 nicht hervor. Nach 1 Kön 3 ist der junge König zugleich 
Prophet und erhält Weisung direkt von JHWH – vermittelt über sein Herz. Dabei 
steht das Gemeinwesen, nämlich das Volk und vor allem seine juristisch 
schwächsten Glieder, im Vordergrund: Salomos Gabe zur weisen Urteilsfindung 
in einem beinahe unlösbar scheinenden Rechtsfall wird durch eine Beispieler-
zählung über zwei sich um ein neugeborenes Kind streitende Frauen illustriert 
(1 Kön 3,16–28).78 

Umgelegt auf die Bitte Salomos um ein „hörendes Herz“ liegt die Deutung 
nahe, dass 1 Kön 3,1–15 ein Führungskonzept vertritt, das als „herz-geleitet“ 
bezeichnet werden kann. In Zusammenschau der oben genannten Aspekte zum 
Bedeutungsspektrum der Herz-Metapher möchte ich das Prinzip der herz-gelei-
teten Führung folgendermaßen charakterisieren: 

Unterscheidungsfähigkeit: Das Herz steht metaphorisch für die Fähigkeit des Men-
schen, Gut und Böse unterscheiden zu können und entsprechend dem als gut Erkann-
ten, d. h. entsprechend dem Gemeinschaftsförderlichen zu handeln. Die herz-geleitete 

 
74  Vgl. Janowski, Fühlen (Anm. 74) 19. 
75  Zu diesem Ausdruck vgl. Assmann, Geschichte (Anm. 52) 95; vgl. auch Janowski, Fühlen 

(Anm. 74) 19. 
76  Zu den Führungskonzepten im Buch Deuteronomium siehe Ruth Ebach, „You Shall Walk Exactly 

on the Way which YHWH your God has Commanded You“. Characteristics of Deuteronomy's 
Concepts of Leadership, in: Katharina Pyschny/Sarah Schulz (Hg.), Debating Authority. Concepts 
of Leadership in the Pentateuch and the Former Prophets (BZAW 507), Berlin 2018, 159–177. 

77  Vgl. Katharina Pyschny/Sarah Schulz, Debating Authority – Concepts of Leadership in the Pen-
tateuch and the Former Prophets. A Synthesis, in: dies. (Hg.), Debating Authority. Concepts of 
Leadership in the Pentateuch and the Former Prophets (BZAW 507), Berlin 2018, 329–343: 338. 
Was für die enge Bindung des jungen Königs Salomo an JHWH gilt, ändert sich jedoch, als Sa-
lomo altert. Durch den Einfluss seiner zahlreichen ausländischen Frauen wendet er sich anderen 
Gottheiten zu, was dazu führt, dass „sein Herz […] nicht mehr ungeteilt“ für JHWH „schlug“ 
(1 Kön 11,4). Vgl. ebd., 338–339. 

78  Vgl. Knauf, 1 Kön 1–14 (Anm. 34) 170–171. 



 Das hörende Herz Salomos 85 

  

Führungspersönlichkeit vertritt nicht ihre Eigeninteressen, sondern die Interessen des 
Gemeinwohles. 

Urteilsfähigkeit: Das Herz gilt als Sitz der kognitiven Instanz des Menschen; die herz-
geleitete Führungspersönlichkeit verfügt daher über die nötigen kognitiven Fähigkei-
ten, um sich ein Urteil zu bilden, etwa wenn neue, unbekannte Gegebenheiten eintre-
ten, und kann damit anderen Orientierung geben. 

Empathiefähigkeit: Ebenso umfasst die Herz-Metapher die emotionalen Fähigkeiten 
des Menschen; eine herz-geleitete Führungspersönlichkeit kann die Bedürfnisse an-
derer wahrnehmen und ihnen mit Rat zur Seite stehen. 

Lernfähigkeit: Herz-geleitete Führungspersönlichkeiten sind „hörend“, d. h. sie ver-
fügen über die Fähigkeit, anderen zuzuhören, sich von ihnen unterweisen zu lassen 
und zu lernen. Unterscheidungs-, Urteils- und Empathiefähigkeit benötigen, wie alle 
Lebenskompetenzen, Schulung und Förderung. 

Prophetische Fähigkeit: Die Offenheit zu „hören“ besteht nicht nur gegenüber der 
Weisheit anderer Menschen, sondern auch gegenüber der göttlichen Weisung. Herz-
geleitete Führungspersönlichkeiten fühlen sich mit der Transzendenz verbunden und 
lassen sich selbst durch diese leiten. 

In 1 Kön 3,10–14 wird das in V. 9 entworfene Konzept der herz-geleiteten Füh-
rung für gut befunden: Die Lesenden erfahren, dass Gott die Bitte Salomos gou-
tiert (V. 10) und ihm in einer ausführlichen Rede zustimmend antwortet (V. 11–
14). Diese beginnt mit drei Negationen bzw. mit dem, was sich Salomo gerade 
nicht gewünscht hat: ein langes Leben, Reichtum und den Tod seiner Feinde. 
Sodann greift die Gottesrede die Bitte Salomos auf, Verständnis für das Recht 
zu erlangen (V. 11). Diese Formulierung lässt Salomos Wunsch, für das Volk 
Recht sprechen zu können, nachklingen (V. 9).79 Daraus wird nochmals deutlich, 
dass die herz-geleitete Führung das Gemeinwohl und nicht ego-geleitete Interes-
sen zum Ziel hat. Gott entspricht Salomos Bitte und verleiht ihm „ein weises und 
kluges Herz“ (V. 12), sodass durch die Antwort Gottes präzisiert wird, was unter 
einem „hörenden Herzen“ zu verstehen ist. Nicht nur die Begriffsverbindung 
„hörendes Herz“, sondern auch die Wendung eines „weisen und klugen Herzens“ 
ist einmalig in der Hebräischen Bibel.80 Die besondere Stellung und Gabe Salo-
mos scheint durch die unikale Wortwahl noch einmal hervorgehoben zu sein. 

Im weiteren Verlauf seiner Rede eröffnet Gott dem Salomo, dass er auch das 
bekommen wird, worum er nicht gebeten hat: Reichtum und Ansehen (V. 13) 
sowie ein langes Leben, wobei die letztere Zusage an die Vorgabe geknüpft ist, 
dass Salomo den Wegen Gottes folgt sowie seine Bestimmungen einhält, wie 
einst sein Vater David (V. 14). Herz-geleitet zu leben und zu führen bedeutet 

 
79  Vgl. Nitsche, Königtum (Anm. 33) 97. 
80  Vgl. Nitsche, Königtum (Anm. 33) 99. 



 Edith Petschnigg 86 

  

demnach, beständig an sich selbst zu arbeiten, zu lernen und offen zu bleiben für 
innere Entwicklung. Dass Salomo gegen Ende seines Lebens von den „Wegen 
Gottes“ abgekommen ist (vgl. 1 Kön 11), zeigt den Auftrag, der mit der Gabe 
des hörenden Herzens verbunden ist. Dieses ist nicht ein für alle Mal gegeben 
und entfaltet gleichsam magisch seine Kraft. Das Potenzial, das durch die Fähig-
keit des hörenden Herzens grundgelegt ist, fordert den Menschen in jeder Situa-
tion dazu auf, sich von Neuem zu entscheiden: für oder gegen die innere Führung 
durch Gott, für oder gegen das Gemeinwohl, für oder gegen das Gute. Herz-
geleitete Führungskompetenz ist Gabe und Aufgabe zugleich. 

4. Zusammenschau: Die „Tiefenperson“ als „herz-geleitete“ Führungs-
instanz des Menschen 
Die innere Instanz, die in der Hebräischen Bibel und in ägyptischen Texten durch 
das „Herz“ symbolisiert wird, korrespondiert im Vokabular der existenzanalyti-
schen Anthropologie mit der geistigen Dimension des Menschen. Frankl postu-
liert folgende Korrelation zwischen der biblischen Rede vom Herzen und der 
geistigen Person, die er als „Tiefenperson“ bezeichnet und unter der er „die ei-
gentliche Person […] als das Zentrum geistiger Existenz“81 versteht: 

„Das Herz – das ist die intime Person; das ist nicht das, was einer hat, sondern das, 
was er ist, zutiefst ist: die wahre Tiefenperson – nämlich nicht die triebhafte, sondern 
die geistige. Was unter Tiefenperson in diesem Sinne verstanden wird, ist auch im 
Alten Testament gemeint, wann immer dort vom ‚Herzen‘ die Rede ist.“82 

Beide Metaphern – das „Herz“ im Sprachgebrauch der Bibel und die „Tie-
fenperson“ in der Terminologie der Existenzanalyse – drücken ein und denselben 
Sachverhalt aus: Der Mensch verfügt über eine innere Seinsqualität, die sich nur 
schwer in Worte fassen, allenfalls mithilfe von Metaphern umschreiben lässt. Sie 
ist die eigentliche Mitte der Person, die biblisch gesprochen danach strebt, Gut 
und Böse unterscheiden zu können, und existenzanalytisch betrachtet zum Ziel 
hat, Werte zu verwirklichen und Sinn zu erfüllen. Sowohl das „hörende Herz“ 
als auch die „Tiefenperson“ sind mit einer überweltlichen Dimension verbunden: 
mit Gott bzw. mit der Transzendenz. Ein Mensch mit „hörendem Herzen“ ist 
offen für die göttliche Weisung, ob direkt durch Offenbarung vermittelt oder 
durch Lebenslehren. In analoger Weise kann der Mensch in seinem tiefsten Ich, 
in der „Tiefenperson“, mittels seines Gewissens Sinn intuitiv erfassen und sein 
Handeln danach ausrichten. 

 
81  Frankl, Gott (Anm. 11) 20. 
82  Frankl, Mensch (Anm. 16) 226. 



 Das hörende Herz Salomos 87 

  

In seinen Entscheidungen ist der Mensch stets frei: So kann er die Stimme 
seines Herzens oder die seines Gewissens zwar hören, aber beschließen, ihr nicht 
so folgen. Immer ist der Mensch angefragt und aufgefordert, auf die Fragen des 
Lebens zu antworten und dieses zu verantworten. Nicht unerwähnt soll bleiben, 
dass sowohl die Hebräische Bibel als auch die Existenzanalyse um die Möglich-
keit wissen, dass Barrieren existieren, die den Zugang zum „Herzen“ oder zur 
„Tiefenperson“ teilweise oder ganz verstellen können. In der Sprache der Bibel 
wird ein Defizit im Zugang zur inneren kognitiv-emotionalen Leitinstanz des 
Menschen mit der Metapher der „Verhärtung“ oder „Verstockung“ des Herzens 
zum Ausdruck gebracht (vgl. z. B. Ex 7,22; Jes 6,10).83 Ist der Zugang zur eige-
nen Wert- und Sinndimension beeinträchtigt oder ganz unterbrochen, spricht die 
Existenzanalyse von einer Sinnfindungskrise (Existenzielle Frustration) oder 
Sinnverluststörung (Existenzielles Vakuum).84 Mithilfe therapeutischer Inter-
ventionen gilt es, die betroffene Person dabei zu unterstützen, den Sinn wieder 
zu entdecken. 

Existenzanalytisch betrachtet sucht König Salomo mittels seiner Bitte um ein 
„hörendes Herz“ Kontakt zu seiner „Tiefenperson“, zu seinem geistigen Ich-
Kern, um Gut und Böse, d. h., Sinnvolles von Sinnwidrigem unterscheiden zu 
können. Die Existenzanalyse sieht in der Wahrnehmung der eigenen Verantwort-
lichkeit nichts weniger als „das Wesen menschlichen Daseins, die Essenz der 
Existenz“85. Wie im biblischen und ägyptischen Denken ist die Verantwortlich-
keit des Menschen über das Individuum hinaus ausgerichtet. Der Mensch ist dazu 
fähig, das eigene Selbst zu überschreiten, und er ist dazu aufgerufen. Erst wenn 
er eine sinnvolle Aufgabe erfüllt oder sich in Liebe einer anderen Person zuwen-
det, d. h. selbsttranszendent lebt, ist er nach Frankl ganz er selbst: 

„Zum Wesen des Menschen gehört das Hingeordnet- und Ausgerichtetsein, sei es auf 
etwas, sei es auf jemand, sei es auf ein Werk oder auf einen Menschen, auf eine Idee 
oder auf eine Person! Und nur in dem Maße, in dem wir solcherart intentional sind, 
sind wir existentiell, nur in dem Maße, in dem der Mensch geistig bei etwas oder bei 
jemandem ist, bei geistigem, aber auch bei ungeistigem anderem Seienden – nur im 
Maße solchen Beiseins ist der Mensch bei sich.“86 

In 1 Kön 3,1–15 begegnen wir einem Salomo, der sich selbst überschreitet, in-
dem er auf eine Aufgabe, die Königsherrschaft, und andere Menschen, sein Volk, 

 
83  Zum Verstockungsmotiv siehe Walter Dietrich, Verstockung, WiBiLex, https://bibelwissen-

schaft.de/stichwort/34167 (09.01.2025). 
84  Vgl. Riedel, Existenzanalyse (Anm. 8) 123–126. 
85  Viktor E. Frankl, Die Psychotherapie in der Praxis. Eine kasuistische Einführung für Ärzte, Mün-

chen 41997, 73. 
86  Viktor E. Frankl, Der Seele Heimat ist der Sinn. Logotherapie in Gleichnissen, München 2005, 

77. 



 Edith Petschnigg 88 

  

ausgerichtet ist. Er wünscht sich weder Ansehen noch Reichtum, sondern die 
Fähigkeit, zum Wohle des Gemeinwesens regieren zu können. Damit entspricht 
sein Verhalten den Prämissen eines sinn- und wertorientierten Führungsstils: 
„Sinnvolles Führen verlässt die Pfade einseitiger materieller Werteorientie-
rung“,87 wie Anna Maria Pircher-Friedrich in ihrer Managementtheorie festhält. 
Das Streben nach Reichtum oder – in wirtschaftlichem Sprachgebrauch – nach 
Gewinn ist der Orientierung an Werten wie Verantwortung, Empathie und Ge-
rechtigkeit untergeordnet. Sinnzentriertes Führen verfolgt einen „Selbstgestal-
tungsauftrag und Weltgestaltungsauftrag“.88 Beides lässt sich für die Figur des 
Salomo in 1 Kön 3,1–15 belegen. Er nimmt die Verantwortung für das innere, 
auf Weisheit ausgerichtete Wachsen seiner Person wahr, gleichzeitig agiert er 
selbsttranszendent und steht in Verbindung zur Transzendenz. In diesem Sinne 
ließe sich der junge König Salomo als Idealbild einer sinnorientierten Führungs-
persönlichkeit beschreiben. Wer auch immer dieses Bild gezeichnet hat, hat da-
mit einen Auftrag hinterlassen, den es stets neu einzuholen und mit Leben zu 
füllen gilt – von jeder und jedem von uns. 
 

 
87  Pircher-Friedrich, Sinn (Anm. 5) 22. 
88  Vgl. Pircher-Friedrich, Sinn (Anm. 5) 110. 


	1. Hinführung zum Dialog zwischen Existenzanalyse und Bibelwissenschaft
	2. Mensch, Gott und Über-Sinn bei Viktor E. Frankl
	3. Die „herz-geleitete“ Führung – ein Entwurf auf biblischer Grundlage
	3.1. 1 Kön 3,1–15 – Salomo auf dem Weg zum idealen Herrscher
	3.2. Zur Bedeutung des Herzens im Alten Ägypten und Alten Israel
	3.3 Was zeichnet eine „herz-geleitete“ Führungspersönlichkeit aus?

	4. Zusammenschau: Die „Tiefenperson“ als „herz-geleitete“ Führungsinstanz des Menschen



