
 
Im Auftrag der Arbeitsgemeinschaft der Assistent:innen  
an bibelwissenschaftlichen Instituten in Österreich  
hg. v. Veronika Burz-Tropper, Antonia Krainer, Agnethe Siquans und Werner Urbanz 
 

Peer reviewed 
 

Vol. 34,2  2025 

 

Beiträge der Jahrestagung 2024 in Graz 

„Leadership in biblischen und patristischen Texten“ 

 

M. BRADER: Führung, Fest und Fasten. Biblische Strategien der Leitung 48–68 

E. PETSCHNIGG: Das hörende Herz Salomos oder Führungskompetenz 
aus der geistigen Dimension des Menschseins. Ein 
exegetischer und existenzanalytischer Blick auf 1 Kön 3,1–15
 69–88 

K. M. SCHMIDT: Xanthippes Schwestern. Phil 4,2–3 und die 
Leitungsfunktionen in der Gemeinde von Philippi 89–110 

H. SCHWEIZER: Wunderweiber? Eine patriarchale Nachkorrektur der 
charismatischen Witwenrollen (1 Tim 5,3–16) 111–124 

 

 

www.protokollezurbibel.at 
ISSN 2412-2467 

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – 
Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 

https://doi.org/10.25365/phaidra.761           Protokolle zur Bibel 34,2 (2025) 89–110 

XANTHIPPES SCHWESTERN 

Phil 4,2–3 und die Leitungsfunktionen in der Gemeinde von 
Philippi 

Xanthippe’s Sisters. Philippians 4:2–3 and Leadership in the 
Philippian Church 

Karl Matthias Schmidt 
Justus-Liebig-Universität Gießen 
matthias.schmidt@katheologie.uni-giessen.de 
ORCID-ID 0000-0001-8774-0682 

Abstract: Die Auslegung von Phil 4,2–3 wurde lange Zeit von der Voraussetzung eines Strei-
tes zwischen Evodia und Syntyche bestimmt, der vermeintlich vom Jochgenossen geschlich-
tet werden sollte. Gibt man die androzentrischen Implikationen dieser Präsumtion auf, die 
durch einen Vergleich mit der Rezeption Xanthippes verdeutlicht werden können, lässt sich 
die Leitungsfunktion der beiden Frauen klarer konturieren. Angesichts judaisierender Kräfte, 
die Philippi schon bald erreichen konnten, wurden Evodia und Syntyche prophylaktisch auf-
gerufen, untereinander Einigkeit zu wahren, um so die Geschlossenheit der Gemeinde zu för-
dern. 

Abstract: The interpretation of Philippians 4:2–3 was long determined by the premise of a 
dispute between Euodia and Syntyche, which was to be settled by the yokefellow. By aban-
doning the androcentric implications of this presumption, which can be illustrated by a com-
parison with Xanthippeʼs reception, the leadership function of the two women becomes 
clearer. In view of the Judaizing forces that could soon reach Philippi, Euodia and Syntyche 
were prophylactically called upon to retain unity among themselves in order to promote the 
unity of the community. 

Keywords: Epistle to the Philippians; Ministry; Women; Euodia; Syntyche. 

  

https://doi.org/10.25365/phaidra.761


 Karl Matthias Schmidt 90 

  

„Auf welche Weise sollen wir dich bestatten?“1 Kritons Frage zielt ins Leere. 
Man kann Sokrates nicht bestatten, weil seine Seele den Leib im Moment des 
Todes verlassen wird. Während der Schüler vor Gericht für das Verbleiben 
(παραμενεῖν) des Lehrers eintrat, soll er nun vom Gegenteil überzeugt werden. 
„Ich werde nicht länger bei euch bleiben, sondern scheidend aufbrechen, hinein 
in irgendwelche Wohlbefindlichkeiten Seeliger“,2 hält Sokrates fest. Nachdem 
der Diener abgetreten ist, den οἱ ἕνδεκα entsendet hatten, um den Verurteilten an 
den Schierlingsbecher zu gemahnen, befleißigt sich Kriton sogleich, darauf hin-
zuweisen, dass bis zum Sonnenuntergang noch etwas Zeit verbleibe. Doch Sok-
rates winkt ab: „Ich meine nämlich, nichts anderes zu gewinnen, wenn ich ein 
wenig später trinke, als mich bei mir selbst der Lächerlichkeit schuldig zu ma-
chen, indem ich das Leben verlange und schone, obgleich es nichts mehr ist.“3 

Der Paulus des Philipperbriefes befindet sich insofern in einer vergleichbaren 
Situation, als er trotz eines zumindest vorgeblichen Optimismus nicht weiß, ob 
er die Haft verlassen wird. Auch er rechnet sich im irdischen Leben keinen Ge-
winn aus, wenngleich ihn die Sorge um die ihm Nahestehenden mehr umtreibt 
als Sokrates. 

21 Für mich ist das Leben nämlich Christus und das Sterben Gewinn. 22 Wenn es aber 
das Leben im Fleisch ist, ist dies für mich ein fruchtbares Werk, und was ich wählen 
soll, erkenne ich nicht. 23 Ich werde aber von den zweien erfasst, der ich die Begierde 
habe zum Auflösen und mit Christus sein, um viel mehr besser ist das. 24 Das Bleiben 
im Fleisch ist aber notwendiger euretwegen. 25 Darauf vertrauend weiß ich, dass ich 
bleiben werde, bei euch allen bleiben werde zu eurem Vorankommen und zur Freude 
des Glaubens, 26 damit in Christus Jesus euer Ruhm überfließe in mir wegen meines 
Wieder-Zugegenseins bei euch.4 

 
1  Plat. Phaid. 115c: θάπτωμεν δέ σε τινα τρόπον; Text hier und im Folgenden: Platonis Opera. 

Recognovit brevique adnotatione critica instruxit John Burnet (SCBO 1), Oxford 1965–1967 
[1900–1907]. Sofern nicht anders angegeben, sind Übertragungen ins Deutsche eigene Überset-
zungen. 

2  Plat. Phaid. 115d: οὐκέτι ὑμῖν παραμενῶ, ἀλλ᾽ οἰχήσομαι ἀπιὼν εἰς μακάρων δή τινας 
εὐδαιμονίας. 

3  Plat. Phaid. 116e–117a: οὐδὲν γὰρ οἶμαι κερδανεῖν ὀλίγον ὕστερον πιὼν ἄλλο γε ἢ γέλωτα 
ὀφλήσειν παρ᾽ ἐμαυτῷ, γλιχόμενος τοῦ ζῆν καὶ φειδόμενος οὐδενὸς ἔτι ἐνόντος. 

4  Phil 1,21–26: 21 Ἐμοὶ γὰρ τὸ ζῆν Χριστὸς καὶ τὸ ἀποθανεῖν κέρδος. 22 εἰ δὲ τὸ ζῆν ἐν σαρκί, τοῦτό 
μοι καρπὸς ἔργου, καὶ τί αἱρήσομαι οὐ γνωρίζω. 23 συνέχομαι δὲ ἐκ τῶν δύο, τὴν ἐπιθυμίαν ἔχων 
εἰς τὸ ἀναλῦσαι καὶ σὺν Χριστῷ εἶναι, πολλῷ [γὰρ] μᾶλλον κρεῖσσον· 24 τὸ δὲ ἐπιμένειν [ἐν] τῇ 
σαρκὶ ἀναγκαιότερον δι᾽ ὑμᾶς. 25 καὶ τοῦτο πεποιθὼς οἶδα ὅτι μενῶ καὶ παραμενῶ πᾶσιν ὑμῖν εἰς 
τὴν ὑμῶν προκοπὴν καὶ χαρὰν τῆς πίστεως, 26 ἵνα τὸ καύχημα ὑμῶν περισσεύῃ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ 
ἐν ἐμοὶ διὰ τῆς ἐμῆς παρουσίας πάλιν πρὸς ὑμᾶς. Vgl. auch Phil 3,7–8. Eine ähnliche Sehnsucht 
führt Kebes an: ὁ δὲ νοῦν ἔχων ἐπιθυμοῖ που ἂν ἀεὶ εἶναι παρὰ τῷ αὑτοῦ βελτίονι (Phaid. 62e: 
„Der Vernunft Besitzende würde aber begehren, wo auch immer, bei dem zu sein, der trefflicher 
ist als er“). 



 Xanthippes Schwestern 91 

  

Der Phaidon wird hier aus zwei Gründen für die Exegese des Philipperbriefes 
herangezogen. Erstens sind sowohl Sokrates als auch Paulus bemüht, Regelun-
gen für die Zeit nach ihrem Ableben zu treffen. Zweitens wurde Frauen dabei 
möglicherweise weit mehr Verantwortung übertragen, als es die kurzen Notizen 
im Text vermuten lassen. Der Blick auf Xanthippe einerseits und Evodia sowie 
Syntyche andererseits ist jedoch von einer androzentrischen Rezeption verstellt 
worden, für die schon Platons Dialog selbst Ansatzpunkte lieferte. 

Sokrates’ Gebaren lässt ihn nämlich nicht nur lange vor Zenon als stoisches 
Urbild erscheinen, es dient auch als Ausweis einer Vorstellung von Männlich-
keit, die sich noch im Angesicht des Todes von Vernunftgründen leiten lässt und 
sich in Anbetracht des erwarteten Ablebens gefasst zeigt. Die dieser heroischen 
Gelassenheit entgegengesetzte Haltung verkörpert zunächst Xanthippe, die sich 
von einer vermeintlich irregeleiteten Emotionalität überwältigt in Klagen ergeht, 
„wie die Frauen es gewohnt sind“ (οἶα δὴ εἰώθασιν αἱ γυναῖκες, Plat. Phaid. 60a), 
und daher schon zu Beginn des Dialogs weggeführt wird. Dagegen dürfen ἄνδρες 
(60b) verweilen. Nachdem der Verurteilte im Anschluss an seine Ausführungen 
zur Unsterblichkeit der Seele den Schierlingsbecher geleert hat, sind die Freunde 
ihrerseits in Tränen aufgelöst (117c–e). Als einziger Mann von Haltung erscheint 
bei Platon, der selbst nicht zugegen ist (59b), somit Sokrates. Die ob des 
schmerzlichen Verlustes vergossenen Tränen tragen den Freunden eine Rüge 
ein, weil der Lehrer die Frauen kurz zuvor weggeschickt hatte, um dergleichen 
zu vermeiden. Die Vorstellung, dass Männer nicht weinen dürfen, hat hier einen 
Wurzelgrund (vgl. dagegen Phil 3,18).  

Die vorausgehende Klage der Gefährten, dass sie gleichsam als Waisen zu-
rückgelassen würden (116a), kontrastiert Platon, indem er im unmittelbaren An-
schluss die drei leiblichen Söhne des Philosophen auftreten lässt. Mit diesen er-
scheinen auch die zum Haus gehörenden Frauen (αἰ οἰκεῖαι γυναῖκες, 116b). 
Xanthippe hat folglich noch einen zweiten Auftritt, obschon sie nicht namentlich 
genannt wird. Diesen Frauen, die vor dem Trinken des Bechers wieder abtreten, 
erteilt der Verurteilte Aufträge für die Zeit nach seinem Tod, wohingegen die 
Freunde genug damit zu tun haben werden, sich um sich selbst zu kümmern 
(115b). Sokrates installiert mit Blick auf das nahende Ende keine Nachfolge, re-
gelt aber die Angelegenheiten seines Hauses. 

Paulus muss den Phaidon nicht gekannt haben und der Frage, inwieweit der 
Dialog etwas zum Verständnis des Philipperbriefes beiträgt, kann an dieser Stelle 
nicht nachgegangen werden.5 Die platonische Folie lässt jedoch eine Kontur des 

 
5  Gregory E. Lamb, Living and Dying Well in Philippians. A Comparative Analysis of Ancient 

Sources (WUNT 2, 624), Tübingen 2025, 148–150, konzentriert sich auf die Apologia, neben No-
tizen zum Phaidon (32,35). Das σὺν Χριστῷ εἶναι (Phil 1,23) setzt nicht die Befreiung der Seele 



 Karl Matthias Schmidt 92 

  

Briefes deutlicher hervortreten: Während sich Sokrates mit Regelungen für die 
Zeit nach seinem Tod weitgehend zurückhält, versucht Paulus, die Angelegen-
heiten der Gemeinde zu ordnen, mindestens für die Dauer seiner Inhaftierung, 
vor allem aber für den Fall seiner Hinrichtung. Dabei spielen Evodia und Synty-
che eine zentrale Rolle. Um das zu zeigen, wird im Anschluss an vorausliegende 
Arbeiten zunächst dafür votiert, dass es in Phil 4,2–3 nicht darum geht, einen 
Streit zu schlichten (1). Von dieser Basis aus kann dann das Leitungsteam der 
Gemeinde in Philippi umrissen (2) und die Stärkung der internen Gemeindelei-
tung durch den Apostel skizziert werden (3). Um den Ballast einer androzentri-
schen Exegese zu verdeutlichen, sei jedoch zunächst das Zerrbild der streitsüch-
tigen Xanthippe skizziert. 

1. Die Einmütigkeit zweier Frauen 
Die Verzeichnung Xanthippes zum Urbild der zänkischen Frau nahm ihren An-
fang zwar bereits mit Xenophon.6 Paradigmatische Züge gewann Sokrates’ Ge-
mahlin aber zunehmend in der Neuzeit. 1715 bemühte sich Christoph August 
Heumann in einem Beitrag zur Ehren-Rettung der Xanthippe um eine Revision 
der von Männern nur zu gern adaptierten Stilisierung.7 Im Rückgriff auf 

 
vom Körper im Moment des Todes voraus, sondern umschreibt trotz 1 Thess 4,17 in Entsprechung 
zum Präfixgebrauch in Phil 3,10.21 die Angleichung an Christus im Martyrium. Phil 3,20–21 
macht die Erwartung für die Parusie hinreichend deutlich. Anders etwa Stefan Schapdick, Escha-
tisches Heil mit eschatischer Anerkennung. Exegetische Untersuchungen zu Funktion und Sach-
gehalt der paulinischen Verkündigung vom eigenen Endgeschick im Rahmen seiner Korrespon-
denz an die Thessalonicher, Korinther und Philipper (BBB 164), Göttingen 2011, 163–173. Der 
Phaidon könnte gleichwohl eine Folie für die begrüßte Todesnähe geliefert haben. Zum im 
ἀναλῦσαι (Phil 1,23) angedeuteten Bild, das sich der Haftsituation verdankt, vgl. neben Phaid. 59e 
nur etwa Phaid. 62b. Der Infinitiv Aktiv steht bei Paulus freilich nicht für den selbstgewählten 
Tod, er beschreibt das Loslassen vom Leben (vgl. Phaid. 64e–65a, außerdem etwa 67d). 

6  Vgl. Xen. mem. II 2,7–10; symp. 2,10, außerdem Aristoph. Nub. 60–74; Sen. dial. II 18,5 (19,1); 
Epikt. diss. IV 5,33; Plut. mor. 90D; 461D–E; Gell. I 17,1–3; Aelian. hist. XI 12; Athen. XIV 51 
(643f); Diog. Laert. II 34–37. Zur Einordnung der Figur vgl. Michael Weithmann, Xanthippe und 
Sokrates. Frauen und Männer im alten Athen, Darmstadt 2010.  

7  Bereits bei Athen. V 61 (219b) werden Zweifel am tradierten Bild laut. Christoph A. Heumann, 
Ehren-Rettung der Xanthippe, in: Ders., Acta Philosophorum, das ist: Gründl. Nachrichten aus der 
Historia Philosophica, nebst beygefügten Urtheilen von denen dahin gehörigen alten und neuen 
Büchern. Erstes Stück, Halle 1715, 103–125: 117–118, deutete an, dass sich das Zerrbild den 
Schwierigkeiten der Rezipienten in ihren eigenen Ehen verdankte. Als Beispiel diente Dominicus 
Baudius, der in einem Brief (6. Juni 1608) an Cornelis van der Mijle schrieb: „Der Schierling hatte 
letztlich doch einen Nutzen, er befreite den Mann vom häuslichen Unheil. Gepriesen sollen die 
Athener wegen ihrer Tüchtigkeit sein. […] Wenig ist es zu verschwinden, wenn wir nur befreit 
werden von einer schlechten Gattin“, ep. II 92: „sed cicuta tandem bonum virum liberavit à do-



 Xanthippes Schwestern 93 

  

1 Tim 3,5 zog er nicht zuletzt Sokrates’ Weisheit als Argument dafür heran, dass 
die Diffamierungen haltlos waren. Unter der Führung eines solchen Gatten 
schien ihm eine streitsüchtige Frau undenkbar.8 Wenngleich es Heumann letzt-
lich um die Größe des Weisen ging, hob er sich doch vernehmbar von Zeitge-
nossen ab. 

In der von Karl G. von Windisch herausgegebenen Wochenschrift Der 
Freund der Tugend, einem Beiblatt zur Preßburger Zeitung, konnte man 1768 
etwa vom Gezänk zweier Ehefrauen lesen:  

„Xantippe, dieses berichtigte Ungeheuer, dieser Plaggeist des selbst nach dem Aus-
spruch des Orakels, allerweisesten Sokrates, soll zum Verweise dienen, und den guten 
Anfang meiner Untersuchung machen. Sokrates hatte zwey Weiber, die Xantippe 
nemlich, und die Myrtone, denn dazumal war die Vielweiberey den Atheniensern er-
laubt ihren von Krieg, und Pest entvölkerten Staat, wieder herzustellen. Eine Freyheit, 
die auch wir genießen solten, das zu ersetzen, was ein langwieriger Krieg hingeraffet 
hat! Diese zwey Weiber nun zankten sich immer; und Sokrates bekam oft selbst 
Schläge, wenn er einen Zuschauer abgab.“9 

Das Lob der „Vielweiberei“ überrascht angesichts solcher Aussichten ein wenig. 
Der Beitrag strebte allerdings den Nachweis an, „daß es meist nur deswegen böse 
Weiber giebt, weil nicht alle Männer Vernunft genug besitzen, sie gut zu erhal-
ten.“10 Das ist kaum eine Pseudo-Rehabilitierung, weil es lediglich darum geht, 
das Versagen des nachgiebigen Mannes zu dokumentieren. Sokrates lastete Der 
Freund der Tugend entsprechend an, dass der Philosoph seinen Frauen „durch 
vernünftige Worte, und Vorstellungen ihren Zwist beylegen, und sie miteinander 

 
mestica calamitate. Macti virtute sunto Athenienses […]. tanti est perire, dum liberemur ab im-
proba conjuge.“ Dominici Baudi Epistolae Semicenturia auctae, Lacunis aliquot Suppletis Ac-
cedunt eiusdem – Orationes et Libellus de Foenore, Leiden 1650, 300. 

8  Vgl. Heumann, Xanthippe (Anm. 7) 107, 123, der sich nicht scheute, einzelne der überlieferten 
Anekdoten der Frau des Pittakos anzulasten, dessen Weisheit damit infrage gestellt wurde. Der 
Weise von Mytilene habe „ein solches Murmelthier“ zur Frau gehabt, zu dem man Xanthippe 
fälschlich gemacht habe. Als Nachweis dafür, dass „Pittacus ein Unthier zum Weibe gehabt habe“ 
(120), kam der zuvor in Zweifel gezogene Diogenes Laertios dann wieder gelegen. Immerhin ver-
säumte Heumann nicht anzumerken, dass Frauen allzu leicht diskreditiert würden (105). 

9  [o. A.], 79. Stück, Der Freund der Tugend 2 (1768) 209–216: 210. Die Wendung αἰ οἰκεῖαι 
γυναῖκες (Phaid. 116b) bildete in Zusammenhang mit den Söhnen unterschiedlichen Alters einen 
Ansatzpunkt für die Annahme, Sokrates habe zwei Ehefrauen gehabt (zur christlichen Polemik 
vgl. Tert. apol. 39; Kyrill. c. Iul.VI 5 [785A–B]). Nach Plut. Arist. 27,2–3 (335) hatte schon Pa-
naitios die Behauptung widerlegt, vgl. auch Athen. XIII 2 (555d–556b). Diog. Laert. II 26 zufolge 
verwiesen Satyros und Hieronymus von Rhodos auf ein Gesetz zur Bekämpfung des Bevölke-
rungsmangels. Vgl. auch Ps-Lukian, Halkyon 8; Epistologr. Gr. Sokr. 29,3 (Rudolph Hercher, 
Epistolographi graeci, Paris 1873, 623), außerdem Kyrill. c. Iul.VI 5 [785A] zu Porphyrios, phil. 
hist. (vgl. Theodoret, Gr. aff. cur. XII, PG 83, 1141‒1142).  

10  [o. A.], 79. Stück (Anm. 9) 210. 



 Karl Matthias Schmidt 94 

  

versöhnen“11 hätte sollen. Es sind Stellungnahmen wie diese, die Eduard Zeller 
1850 im Morgenblatt für gebildete Leser zu dem Urteil führten, Heumann sei 
bedauerlicherweise wenig rezipiert worden, weshalb er erneut zur Zur Ehrenret-
tung der Xanthippe anhob.12 

Dieser Ausflug in die Rezeptionsgeschichte Xanthippes ist insofern erhel-
lend, als Evodia und Syntyche in der Auslegung des Philipperbriefes ein ähnli-
ches Schicksal ereilte. Schon im 19. Jh. war zwar die Ansicht verbreitet, bei den 
beiden Frauen müsse es sich um wichtige Persönlichkeiten der Gemeinde gehan-
delt haben. Oft zählte man sie zu den διακόνοις. Als ἐπίσκοποι sah man aber eher 
Klemens und den Jochgenossen an.13 Zugleich ging man in aller Regel davon 
aus, dass sich Evodia und Syntyche in die Haare bekommen hatten und es nun 
des σύζυγος bedurfte, um sie bei der Versöhnung zu unterstützen.14 Damit 
machte man sie zwar noch nicht zu Xanthippen, der vorausgesetzte Streit be-
stimmte aber zumeist das Bild der beiden Frauen. 

Im 20. Jh. änderte sich nur bedingt etwas. Bei Peter Wick findet sich bei-
spielsweise zwar die zutreffende Auffassung, dass man es bei den vier in 
Phil 4,2–3 erwähnten Personen mit den ἐπισκόποις und διακόνοις aus Phil 1,1 
zu tun habe. Bei der Aufteilung der Rollen rückt Wick die beiden Frauen dann 
aber in die zweite Reihe. Evodia und Syntyche gelten ihm als διάκονοι, der 
σύζυγος dagegen als ἐπίσκοπος,15 auch deshalb, weil er an der Vorstellung vom 

 
11  [o. A.], 79. Stück (Anm. 9) 210. Schon Xen. symp. 2,9–10 schilderte die Vorstellung vom die Frau 

anleitenden Mann. 
12  Vgl. Eduard Zeller, Zur Ehrenrettung der Xanthippe, Morgenblatt für gebildete Leser 265–267 

(1850) 1057–1059: 1057.  
13  Vgl. beispielhaft Hans von Soden, Der Brief des Apostels Paulus an die Philipper, Freiburg 1889, 

82. Hinsichtlich der Leitungsfunktion bleibt das Florilegium von Dieter Bauer, Frauenstreit in 
Philippi? Ein Kommentar zu Phil 4,2, in: Bettina Eltrop u. a. (Hg.), Frauenstreit (Frauenbibelar-
beit 3), Stuttgart 1999, 62–64, einseitig.  

14  So hielt Bernhard Weiß, Der Philipper-Brief. Ausgelegt und die Geschichte seiner Auslegung kri-
tisch dargestellt, Berlin 1859, 298, zwar fest, dass der Zwist bei den griechischen Vätern nur selten 
ausdrücklich vermerkt worden sei. Seines Erachtens bestätigt Paulus die Notwendigkeit einer Er-
mahnung jedoch „damit, daß er noch einen dritten bittet, durch seine […] so wirksame liebevolle 
Vermittelung ihnen beizustehen im Streben nach solcher Eintracht“ (296). Zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts finden sich bei Konstantin Rösch, Ein Brief voll Freude und Güte. Paulus an seine Lieb-
lingsgemeinde in Philippi, Paderborn 1933, 79–82, dann Spekulationen zur für die Frauen beschä-
menden Aussöhnung. 

15  Vgl. Peter Wick, Der Philipperbrief. Der formale Aufbau des Briefs als Schlüssel zum Verständnis 
seines Inhalts (BWANT 135), Stuttgart 1994, 111–112. Weiter gehen etwa Alistair C. Stewart, 
Original Bishops. Office and Order in the First Christian Communities, Grand Rapids 2014, 347–
348, sowie Richard G. Fellows/Alistair C. Stewart, Euodia, Syntyche and the Role of Syzygos. 
Phil 4:2–3, ZNW 109 (2018) 222–234: 225, vgl. auch die dort in Anm. 6 angeführten Stimmen. 



 Xanthippes Schwestern 95 

  

besonnenen Mann festhält, der sich der streitenden Frauen annehmen soll: „Wei-
terhin ist es möglich, daß der ‚Jochgenosse‘, der in Hauptverantwortung steht, 
anstatt diese wahrzunehmen und den Frauen bei der Bewältigung des Streites zu 
helfen, sich dieser Aufgabe bis jetzt entzogen hat.“16 

Trotz der ganz anderen Stoßrichtung darf man sich an die Rolle erinnert füh-
len, die Sokrates im Umgang mit einer zänkischen Xanthippe zugewiesen wurde. 
Immerhin wurde auch noch Anfang des 20. Jh. ein handfester Streit in Abrede 
gestellt, etwa von Paul Ewald, der gleichwohl von im „Nebeneinander tatsäch-
lich einander beeinträchtigender christlicher Betätigung“ ausging.17 Richard G. 
Fellows und Alistair C. Stewart haben die Möglichkeit vor einigen Jahren wieder 
ins Spiel gebracht, indem sie unter Verweis auf eine Reihe von Stichwortparal-
lelen feststellten, dass es Paulus nicht um einen Zwist zwischen den beiden Lei-
tungsfiguren ging.18 Wesentliche Aspekte der Instruktion hat insbesondere Ivoni 
Richter Reimer zusammengetragen, die entgegen einer androzentrischen Rezep-
tion das Fehlen eines Streites, eine Einflussnahme von außen, die Analogie zur 
Empfehlung für die Gesamtgemeinde und die Führungsrolle der Frauen ver-
merkt, in diesem Punkt aber vage bleibt: „talvez sejam presbíteras, diáconas 
(1,2)“19. 

Von einem Streit zwischen Evodia und Syntyche kann tatsächlich keine Rede 
sein. Der Apostel forderte die beiden Frauen lediglich auf, τὸ αὐτὸ φρονεῖν ἐν 
κυρίῳ (Phil 4,2). Das ist gleichsam die Kurzform der an die Gemeinde gerichte-
ten Mahnung, ἵνα τὸ αὐτὸ φρονῆτε, τὴν αὐτὴν ἀγάπην ἔχοντες, σύμψυχοι, τὸ ἓν 

 
16  Wick, Philipperbrief (Anm. 15) 113. Als Beispiele für jüngere Stellungnahmen seien Michael F. 

Bird/Nijay K. Gupta, Philippians (NCBiC), Cambridge 2020, 172–174, Richard J. Cassidy, A Ro-
man Commentary on St. Paul’s Letter to the Philippians, New York 2020, 132–133, und George 
H. Guthrie, Philippians (Zondervan Exegetical Commentary on the New Testament), Grand Rap-
ids 2023, 272–274, angeführt. 

17  Vgl. Paul Ewald, Der Brief des Paulus an die Philipper (KNT 11), Leipzig 31917 [1908], 213. 
Schon Johannes Calvin, In omnes Pavli Apostoli Epistolas, atque etiam in Epistolam ad Hebraeos, 
& omnes Canonicas, Io. Calvini commentarii, Genève 1565, 667, zeigte sich skeptisch hinsichtlich 
des Zwistes. Angesichts der Stellung der Frauen war die Gefahr einer Zwietracht bedeutend, wes-
halb die beiden zur Einmütigkeit ermuntert wurden („proinde quum in earum consentione multum 
esset positum momenti, in discordia verò ingens periculum ad concordiam ipsas peculiariter ani-
mat“).  

18  Vgl. Fellows/Stewart, Euodia (Anm. 15) 225–228, die ihrerseits – wie im Fall des die Gemeinde 
bezeichnenden σύζυγος (231–234) – Anlass zur Kritik sehen, weil die Frauen nicht „the mind of 
Christ“ (228) hätten.  

19  Ivoni Richter Reimer, A solidariedade como expressão da koinonía, RIBLA(P) 94 (2024) 139–
157: 153, zum Ganzen 150–153. Vgl. außerdem Juliana A. Triana Palomino, Sentipensar en Cristo 
para procurar el sumo bien del otro. Clave de una vida fraterna para navegar las crisis, RIBLA(P) 
94 (2024) 70–83: 80–81, die ihrerseits die Akzentuierung der Einigkeit in Phil 2,1–4 (74–77) und 
zudem den Zusammenhang mit Phil 2,5–11 (77–79) notiert. 



 Karl Matthias Schmidt 96 

  

φρονοῦντες (Phil 2,2). Der Hinweis auf den Kampf, den die beiden mit Paulus 
im Evangelium geführt haben (Phil 4,3), erinnert entsprechend an den Appell in 
Phil 1,27: στήκετε ἐν ἑνὶ πνεύματι, μιᾷ ψυχῇ συναθλοῦντες; und diese Mahnung 
findet ihr Echo wiederum unmittelbar vor der Anweisung für die beiden Frauen: 
στήκετε ἐν κυρίῳ (Phil 4,1). 

Der Apostel erwähnte zwar Leute, die Streit suchen (Phil 1,15.17). Das bezog 
sich aber trotz der Mahnung in Phil 2,3 nicht auf eine innergemeindliche Kont-
roverse. Die Gegenüberstellung in Phil 1,14–17 ist in die Beschreibung des Ver-
fahrens eingelassen und semantisch mit ihr verknüpft (δεσμός, ἔρις, ἀπολογία, 
ἐριθεία), weshalb es Paulus um die Verkündigung vor Ort ging. Frei nach dem 
Motto bad publicity is better than no publicity hielt der Apostel fest, dass das 
Evangelium auch durch Anfeindungen gegen ihn zur Sprache gebracht wurde. 
Seine Fesseln sollten sich ἐν ὅλῳ τῷ πραιτωρίῳ offenbaren, und zwar καὶ τοῖς 
λοιποῖς πᾶσιν (Phil 1,13), das heißt nicht nur unter den ihm Zugeneigten, die er 
erst im Nachgang thematisierte: Auch auf τοὺς πλείονας τῶν ἀδελφῶν (Phil 
1,14) hatte die Haft eine positive Wirkung, weil sie furchtloser das Wort redeten, 
vielleicht auf Seiten der Verteidigung.  

In Phil 1,15–18 geht es allerdings nicht um die Ausdifferenzierung dieser 
Gruppe. Denn die dreifache Gegenüberstellung (τινὲς μέν/τινὲς δέ; οἱ μέν/οἱ δέ; 
εἴτε/εἴτε) bildet gerade keine Verteilung ab, mit der τοὺς πλείονας aufgenommen 
würde. Wer zur Gemeinde gehört, steht auf der Seite der guten Verkündigung, 
wenngleich nicht alle durch die Haft ermutigt wurden. Die ihn Anklagenden tra-
gen die Sache Christi διὰ φθόνον καὶ ἔριν vor, wobei auch sie in ironischer Zu-
spitzung mit κηρύσσουσιν und καταγγέλλουσιν eingebunden werden 
(Phil 1,15.17). Das Ansinnen der Opposition, θλῖψιν ἐγείρειν τοῖς δεσμοῖς 
(Phil 1,17), ist unmittelbar auf die Verhandlung bezogen. Man hofft, die Situa-
tion des Inhaftierten durch Angriffe auf ihn zu verschlechtern, und verkündet 
doch nur Christus.20 Kurz: Zwistigkeiten gab es in der Gemeinde nicht und folg-
lich auch nicht zwischen Evodia und Syntyche. 

Die Vorstellung vom Streit der beiden Frauen dürfte durch ähnliche Formu-
lierungen im Ersten Korintherbrief befördert worden sein. In 1 Kor 12,25 emp-
fahl der Apostel den Gliedern, dass sie τὸ αὐτὸ ὑπὲρ ἀλλήλων μεριμνῶσιν. Schon 
in Zusammenhang mit dem Parteienstreit ging es um σχίσματα (1 Kor 1,10; 
12,25). Obgleich die syntaktische Parallele zu Phil 2,2 die einhellige Rede be-
trifft (τὸ αὐτὸ λέγητε πάντες, 1 Kor 1,10), soll die Gemeinde ἐν τῷ αὐτῷ νοῒ καὶ 
ἐν τῇ αὐτῇ γνώμῃ agieren. Zudem findet sich wie in Phil 4,2 παρακαλῶ. 

 
20  Zur Diskussion vgl. Guthrie, Philippians (Anm. 16) 99–108, der ähnlich votiert, den Einfluss des 

Prozesses auf die Stadt aber vielleicht überschätzt. 



 Xanthippes Schwestern 97 

  

Deswegen ist mit solchen Wendungen aber nicht regelmäßig ein Streit impli-
ziert. 2 Kor 13,11 dürfte wegen der Aufforderung zur Freude und der Verbin-
dung mit dem Friedenswunsch dem versöhnlichen Trostbrief (2 Kor 1–9) zuzu-
ordnen sein. Paulus erinnerte mit καταρτίζεσθε, παρακαλεῖσθε, τὸ αὐτὸ φρονεῖτε 
an 1 Kor 1,10. Angesichts der variierten Semantik (φρονεῖτε) und der Aufforde-
rung χαίρετε ist ein Einfluss des Philipperbriefes dabei nicht ausgeschlossen, zu-
mal angesichts der Anrede: Λοιπόν, ἀδελφοί (vgl. Phil 3,1; 4,2–4.8).  

Im Römerbrief klingt zunächst die Ekklesiologie des Ersten Korintherbriefes 
nach. Παρακαλῶ οὖν ὑμᾶς (Röm 12,1), schrieb Paulus und mahnte, μὴ 
ὑπερφρονεῖν παρ᾽ ὃ δεῖ φρονεῖν ἀλλὰ φρονεῖν εἰς τὸ σωφρονεῖν (Röm 12,3), um 
dann auf die Glieder des Leibes einzugehen. Deutlicher wird die gegenseitige 
Unterordnung in Röm 12,16. Es folgt die Aufforderung, mit allen Menschen 
Frieden zu halten (Röm 12,19, vgl. 2 Kor 13,11). Dabei soll Gott die Gemeinde 
dazu führen, τὸ αὐτὸ φρονεῖν ἐν ἀλλήλοις (Röm 15,5). Die Stelle ist auch des-
wegen bemerkenswert, weil der empfohlenen Orientierung am Beispiel Christi 
in Röm 15,1–3 eine ähnliche Funktion zukommt wie Phil 2,5–12. 

Ein Streit ist bei alledem nicht impliziert. Der Römerbrief diente als Prophy-
laxe, weil Paulus zunächst nach Jerusalem reiste und nicht nach Rom aufbrechen 
konnte, um die dortige Gemeinde zu wappnen. Die Situation ist mit derjenigen 
des Philipperbriefes vergleichbar. Auch in Philippi ging es lediglich um einen 
möglichen Dissens. Schon der Umstand, dass die παράκλησις in Phil 2,1 den 
Reigen der Tugenden eröffnet, lässt Zweifel daran aufkommen, dass in Phil 4,2 
zwei streitende Frauen gerügt wurden. Paulus ließ Evodia und Syntyche viel-
mehr eine παράκλησις ἐν Χριστῷ (Phil 2,1) zuteilwerden, die sie wie die in 
Phil 2,2 Angesprochenen zur Wahrung der Eintracht anhalten sollte. Doch wa-
rum erwähnte der Apostel die Frauen überhaupt, wenn er keinen Streit zu 
schlichten hatte? 

2. Die Gemeindeleitung 
Evodia und Syntyche wurden eigens ermuntert, einig zu sein, weil sie der Ge-
meinde vorstanden und somit eine besondere Verantwortung trugen. Im Prä-
skript richtete Paulus den Eingangsgruß an die Gemeinde σὺν ἐπισκόποις καὶ 
διακόνοις (Phil 1,1). Dieses Spezifikum des Philipperbriefes rührt daher, dass 
der Apostel das Leitungsteam im Verlauf des Schreibens erwähnte.21 August 
Wiesinger war 1850 zwar von einem Dissens ausgegangen, hatte aber vermerkt, 
dass Paulus an Evodia und Syntyche ein Wort richtete, „das er 2, 2 Allen ohne 

 
21  So schon etwa von Soden, Philipper (Anm. 13) 82, bei vernehmbarem Bemühen, die Bedeutung 

der Funktionen grundsätzlich zu relativieren. 



 Karl Matthias Schmidt 98 

  

Unterschied so dringend ans Herz gelegt“ hatte, an „zwei Frauen […], welche 
sich um die Verkündigung des Evangeliums verdient gemacht“ hatten. Darüber 
hinaus notierte er: „Uebrigens halte ich es für unrichtig, sich unter den hier Ge-
nannten Diakonissinnen vorzustellen, […] weil, was hinsichtlich der Vergangen-
heit von ihnen gerühmt wird, […] sich unmittelbar auf die Verkündigung des 
Evangeliums bezog, was nicht Sache des Diakons als solches ist.“22 

Tatsächlich dürfte es sich um die beiden ἐπίσκοποι handeln, schon deswegen, 
weil die Frauen zuerst erwähnt wurden. Analog zur Abfolge im Präskript führte 
Paulus zunächst die ἐπίσκοποι, dann die διάκονοι an. Evodia und Syntyche wa-
ren daher offenbar mit der Leitung der Gesamtgemeinde betraut, nicht mit einer 
Hausgemeinde oder mit Teilaufgaben wie ökonomischen Belangen.23 An Versu-
chen, den Einfluss der Frauen zu begrenzen, mangelte es freilich nicht.24 

 
22  August Wiesinger, Die Briefe des Apostels Paulus an die Philipper, an Titus, Timotheus und Phi-

lemon (Biblischer Commentar über sämmtliche Schriften des Neuen Testaments 5), Königsberg 
1850, 133–134. Schon Johannes Chrysostomos notierte: Δοκοῦσι δέ μοι αὗται αἱ γυναῖκες τὸ 
κεφάλαιον εἶναι τῆς Ἐκκληςίας τῆς ἐκεῖ, καὶ παρατίθεται αὐτὰς ἀνδρὶ ἴσως θαυμαστῷ, ὅν καὶ 
σύζυγον καλεῖ, Ioh. Chrys. In. epist. ad Phil. com. hom. 13,3 (Text: PG 62, 279–280): „Mir schei-
nen diese Frauen aber das Oberhaupt der dortigen Gemeinde zu sein und er führt sie neben einem 
gleichermaßen bewundernswerten Mann an, den er auch Jochgenossen nennt“. Die Bezeichnung 
der Frauen, welche „die meisten an Diakonissen“ denken ließen, als κεφάλαιον galt Weiß, Philip-
per-Brief (Anm. 14) 298, zwar als „vielleicht übertreibend“, er verstand die beiden aber als „Mit-
arbeiter des Apostels“, die dieser „Clemens und seinen übrigen Mitarbeitern gleichgestellt“ (301) 
habe. 

23  Vgl. dagegen Fellows/Stewart, Euodia (Anm. 15) 225, sowie Stewart, Bishops (Anm. 15) 46–47, 
64–66. Es ist nicht ausgeschlossen, dass im Hinweis auf die ὀσμὴν εὐωδίας (Phil 4,18) eine An-
spielung auf Evodia vorliegt. Diese Einseitigkeit wäre allerdings abwegig, wenn die ἐπίσκοποι, 
die in der ausführlichen Danksagung nicht erwähnt werden, adressiert werden sollten. Denkbar 
ist, dass sich Evodia im Zusammenhang der Zuwendungen jenseits ihrer Funktion hervorgetan 
hatte. 

24  Friedrich H. Rheinwald, Commentar über den Brief Pauli an die Philipper, Berlin 1827, 211, setzte 
ungeachtet der römischen Kolonie die „Diakonissinnen“ mit „πρεσβυτιδες“ gleich, die das Evan-
gelium zu den Frauen trugen, „weil zu der im Γυναικειον lebenden griechischen Frau den Männern 
der Zutritt erschwert war.“ Nach Conrad S. Matthies, Erklärung des Briefes Pauli an die Philipper. 
Mit besonderer Berücksichtigung der neuesten Commentare, Greifswald 1835, 110, waren die 
„Diakonissen […] zur besonderen Hülfleistung des weiblichen Theiles der Gemeinde auserse-
hen“. J. E. Georg Stosch, Die Apostolischen Sendschreiben nach ihren Gedankengängen. V. Band. 
Inhalt: Der Brief an die Philipper, der Brief an Titus und die beiden Briefe an Timotheus, Güters-
loh 1914, 42, unterstellte dagegen lediglich „ein christliches Barmherzigkeitswerk“, von dem Pau-
lus annahm, dass es „die Frauen allein […] nicht vollbringen können“. Gegründet hätten die Ge-
meinde „die Apostel mit treuen Männern“ (43). Für Ludwig Baur, Christus der König der Zeiten. 
Vorträge über den Philipperbrief, Freiburg 1914, 185, der sich ausführlich zum angeblichen Streit 
einlässt, hatten die Frauen „dem Apostel und seinen Mitarbeitern Klemens und den andern zur 
Seite gestanden“. 



 Xanthippes Schwestern 99 

  

Die Leitung der Gemeinde bestand lediglich aus den zweimal zwei in 
Phil 4,2–3 angeführten Personen, weil auszuschließen ist, dass Paulus, dem es 
um die Einheit ging, weitere Mitglieder unterschlug. Offenbar handelte es sich 
bei ἐπίσκοπος und διάκονος um Funktionen, die – möglicherweise in Anlehnung 
an die jenseits des Prinzeps auch in der Kaiserzeit formal weiterbestehenden Lei-
tungsstrukturen des Imperiums – kollegial besetzt wurden. Die Doppelspitze be-
stand in der Gemeinde von Philippi jedoch nicht aus duumviri, sondern aus zwei 
Frauen, für die Paulus mit συνήθλησαν allerdings eine virile Metaphorik wählte. 
Da diese Frauen zuvorderst untereinander Einigkeit wahren sollten, unterstrich 
das zweifache παρακαλῶ in Phil 4,2 die wechselweise aufeinander bezogene 
Gleichrangigkeit. Den ἐπίσκοποι kam die Aufgabe zu, untereinander das umzu-
setzen, was von der gesamten Gemeinde gefordert war.  

Auch der Umstand, dass einer der beiden διάκονοι im Kontext nicht nament-
lich genannt wird, erklärt sich aus dem Aufriss des Schreibens. Denn als σύζυγος 
dürfte Epaphroditus dem Apostel gegolten haben,25 den dieser in Phil 2,25 be-
reits als Mitarbeiter erwähnt hatte, weshalb er ihn umso leichter μετὰ καὶ 
Κλήμεντος καὶ τῶν λοιπῶν συνεργῶν μου (Phil 4,3) zusammenrücken konnte.26 
Die Wendung impliziert nicht, dass all die übrigen ebenfalls διάκονοι waren, 
sondern lediglich, dass neben den beiden namentlich Genannten auch andere 
Evodia und Syntyche im Bemühen um Einigkeit unterstützen sollten. Mehr ist 
mit συλλαμβάνου αὐταῖς nicht gemeint.  

Während es von den Frauen heißt, dass sie mit Paulus kämpften 
(συνήθλησάν, Phil 4,3),27 wird Epaphroditus mit einer analogen militärischen 

 
25  Vgl. auch etwa Bird/Gupta, Philippians (Anm. 16) 173. Stosch, Sendschreiben V (Anm. 24) 42, 

nahm an, dass Paulus dem Mitarbeiter den Brief auch diktierte und ihn die Worte „aufs neue öf-
fentlich anreden werden, wenn der Brief in der Gemeinde vorgelesen wird“. Für Erich Haupt, Die 
Briefe an die Kolosser, Philipper und an Philemon (KEK 9), Göttingen 1897, 171, sprach die 
Funktion des Schreibers gerade gegen eine Identifizierung, die auch etwa Ewald, Philipper (Anm. 
17) 216, zurückwies. 

26  Da unwahrscheinlich ist, dass μετά in Abgrenzung zum Präfix συν- die Gemeinschaft mit den 
Frauen im gemeinsamen Kampf gegenüber deren Verbindung mit Paulus differenzieren soll, setzt 
μετὰ καὶ Κλήμεντος nicht den Relativsatz, sondern den Hauptsatz fort. Die Präposition zieht die 
beiden διάκονοι – sowie die übrigen Mitarbeiter – zusammen, weil der σύζυγος wegen der direkten 
Anrede gesondert adressiert wurde. 

27  Schon die Gegenüberstellung der ἀπωλείας und der σωτηρίας (Phil 1,28) lässt für Phil 1,27 und 
damit für Phil 4,3 an einen kriegerischen Kontext denken, weshalb Phil 4,1 einen militärischen 
Kranz vor Augen stellt. Die Einbindung der ἀντικειμένων würde sich zu Kampfsportarten fügen, 
aber schlecht zum Bild des Läufers in Phil 3,12–14. Individuelle Leistungen harmonieren zudem 
nicht mit dem Verb συναθλέω. Auch in Phil 1,30 dürfte wie in 1 Thess 2,2 eine kriegerische Hand-
lung im Hintergrund stehen. Angesichts des Präfixes steht Röm 15,30 (συναγωνίζομαι) dem trotz 
1 Kor 9,25 (ὁ ἀγωνιζόμενος) nicht entgegen.  



 Karl Matthias Schmidt 100 

  

Bezeichnung als συστρατιώτης vorgestellt. Auch das spricht für die Identifizie-
rung mit dem σύζυγος. Das Adjektiv γνήσιος stellt diesen zudem an die Seite des 
Timotheus (Phil 2,20), der durch die anberaumte Sendung mit Epaphroditus in 
Beziehung gesetzt wurde. Die Bezeichnung λειτουργός (Phil 2,25) beschreibt 
das Verhältnis zwischen Gemeinde und Paulus (vgl. Phil 2,30), reziprok zu des-
sen eigenem Dienst (Phil 2,17). Im Hinblick auf diesen Dienst war der 
ἀπόστολος der Gemeinde συνεργὸν καὶ συστρατιώτην (Phil 2,25). In der Ge-
meinde selbst galt er als διάκονος.28 

Vom Philemonbrief abgesehen sprach der Apostel von Einzelpersonen in der 
Regel in der dritten Person. Das galt grundsätzlich auch für Epaphroditos, wo 
die Beziehung zwischen den Korrespondierenden im Vordergrund stand 
(Phil 2,25; 4,18). In Phil 4,3 ging es dagegen darum, dass der διάκονος zum 
Wohl der Gemeinde agieren sollte. In diesem Fall richtete Paulus seine Bitte mit 
bekräftigendem ναί (vgl. Phlm 20) direkt an den Boten, weil dieser zum Zeit-
punkt der Briefabfassung noch bei ihm zugegen war. Den Aufenthalt am Haftort 
akzentuiert insbesondere die Anrede als Jochgenosse. Da der Mitarbeiter, wenn 
auch ohne selbst inhaftiert zu sein, zusammen mit Paulus Zeit im Gefängnis ver-
bracht hatte, konnte der ihn als γνήσιε σύζυγε (Phil 4,3) ansprechen, zumal           
Epaphroditus wegen der Erkrankung angeblich fast verschieden wäre, sodass er 
sogar die Todesgefahr mit Paulus teilte (Phil 1,20; 2,27.30). Aufgrund der Brief-
konstellation und der in Philippi bekannten Leitungsstruktur dürfte man vor Ort 
gewusst haben, wer mit dieser Anrede gemeint war, ohne dass sich der Bote er-
klären musste. Mit Klemens sollte er vor Ort Evodia und Syntyche im Ringen 
um Einigkeit unterstützen. Doch auch die Gemeinde insgesamt war gefordert. 

3. Die gemeinsam wahrgenommene Verantwortung  
Bevor im Folgenden auf die verschiedenen Verantwortungsbereiche in der Ge-
meinde eingegangen wird, sollen knapp die Umstände der Briefabfassung um-
rissen werden. 
  

 
28  Obschon insbesondere bei größeren Distanzen wie im Fall von Röm 16,1 die Reisepläne von Ver-

trauten für die Niederschrift von Briefen maßgeblich waren, hielten auf Seiten der Gemeinde viel-
leicht insbesondere die διάκονοι den Kontakt zum Apostel aufrecht, während die ἐπίσκοποι nach 
Möglichkeit in der Gemeinde präsent waren. Das würde für τὴν οἰκίαν Στεφανᾶ (1 Kor 16,15) 
gelten, wenn Fortunatus und Achaikus zum Haus des Stephanas gehörten (vgl. 1 Kor 16,17) und 
unter anderem durch ihren Botendienst εἰς διακονίαν τοῖς ἁγίοις (1 Kor 16,15) beitrugen. Paulus 
gestaltete die Würdigung des Mitarbeiters in Phil 2,30 jedenfalls analog zu jener in 1 Kor 16,17. 
Die Ergänzung des τῆς πρός με λειτουργίας (Phil 2,30) nimmt Phil 2,17 auf, wo sich der Verweis 
auf den λειτουργὸν τῆς χρείας μου (Phil 2,25) im Sinne eines do ut des der Kultmetaphorik in 
Phil 2,17 verdankt. 



 Xanthippes Schwestern 101 

  

3.1 Die Aussicht des Ablebens 
Der Philipperbrief wird hier als weitgehend einheitliches Schreiben verstanden. 
Die zuvorderst als Hinweise auf eine gestörte Textintegrität herangezogenen Be-
obachtungen29 lassen sich unter Einbindung der Abfassungssituation auflösen. 
Die Danksagung in Phil 4,10–20 wurde zwar im Anschluss an den Friedensgruß, 
der gewöhnlich unmittelbar vor dem Postskript den Epilog begrenzte,30 nachge-
tragen, aber von Paulus selbst, noch vor Abschluss des Schreibens, nachdem er 
den Dank für die erhaltenen Gaben zunächst vergessen hatte. Das Stichwort 
εὐχαριστία mag ihn oder Epaphroditus veranlasst haben, sich der Zuwendungen 
aus Philippi zu entsinnen. Wie auch im Römerbrief schloss der Apostel den 
Nachtrag mit einer Doxologie ab.31 Obschon die Semantik anders akzentuiert ist, 
verdankt sich der nachdrückliche Rekurs auf das Denken der vorausgehenden 
Argumentation, wobei τὸ ὑπὲρ ἐμοῦ φρονεῖν (Phil 4,10) insbesondere mit τοῦτο 
φρονεῖν ὑπὲρ πάντων ὑμῶν (Phil 1,7) korrespondiert.32 Außerdem schließt 
ἔμαθον (Phil 4,11) an Phil 4,9 an (ἐμάθετε). 

In Phil 3,1b–4,4 verschob der Apostel die Perspektive. Die Invektive galt 
nicht der Gemeinde, sondern der Agitation außerhalb Philippis, weshalb die Po-
lemik die positive Grundstimmung im Gegenüber zu den Adressierten, die dank 
der Warnung ἀσφαλές (Phil 3,1) sein sollten, nicht eintrübte. Der Hinweis auf 
τοὺς κακοὺς ἐργάτας (Phil 3,2) korrespondiert mit der Sorge, dass das ἔργον 
ἀγαθόν nicht zu Ende geführt werden könnte ἄχρι ἡμέρας Χριστοῦ Ἰησοῦ (Phil 
1,6).33 Die Erinnerung an die δικαιοσύνην […] διὰ πίστεως Χριστοῦ (Phil 3,9) 
wird bereits im Prolog vorbereitet (πεπληρωμένοι καρπὸν δικαιοσύνης τὸν διὰ 
Ἰησοῦ Χριστοῦ, Phil 1,11). Die unterschiedlichen Positionen in dieser Frage deu-
ten τὰ διαφέροντα (Phil 1,10) an. Eine Herauslösung der Einlassungen zu den 
Gegnern würde daher einen komplexen Kompilationsprozess voraussetzen.  

 
29  Vgl. beispielhaft Angela Standhartinger, Der Philipperbrief und die Entstehung der Paulusbrief-

sammlung, in: Wolfgang Grünstäudl/Karl Matthias Schmidt (Hg.), Die Datierung neutestamentli-
cher Pseudepigraphen. Herausforderungen und neuere Lösungsansätze (WUNT 470), Tübingen 
2021, 435–473: 462–463: „Anhand der Brüche und der inneren Chronologie einzelner Teile muss 
man annehmen, dass Paulus eigentlich dreimal relativ kurz nacheinander […] schrieb. Zunächst 
verfasste er ein Quittungsschreiben […] (Phil 4,10–20). […] Ein weiterer Brief liegt in Phil 1,1–
3,1.4,1–7.20–23 vor. […] Schließlich enthält Phil 3,2–21 eine weisheitliche Biografie mit escha-
tologischem Ausblick“, vgl. außerdem Angela Standhartinger, Der Philipperbrief (HNT 11,1), Tü-
bingen 2021, 21–23. 

30  Im Römerbrief findet er sich zweimal (Röm 15,33; 16,20), weil Paulus ihn nach der langen Gruß-
liste wiederholte, vgl. auch 1 Thess 5,23, außerdem 2 Kor 13,11; Gal 6,16. 

31  Zu Phil 4,20 vgl. Röm 16,27. 
32  Vgl. auch Phil 2,2.5; 3,15.19; 4,2. 
33  Über Phil 1,10 (εἰς ἡμέραν Χριστοῦ) wird mittelbar Paulus’ Einsatz eingebunden (Phil 2,16). 



 Karl Matthias Schmidt 102 

  

Die aus der Haftsituation resultierende Problematik lässt sich folglich, von 
einer möglichen Interpolation in Phil 4,8 abgesehen,34 im Blick auf das gesamte 
Schreiben erschließen, das vor dem Hintergrund der Entwicklungen in der Gala-
tia entstand. Paulus musste fürchten, dass die Gegner seiner Missionsroute fol-
gen und nach Makedonien gelangen würden. Da er in Haft saß und sein Evange-
lium nicht vor Ort gegen mögliche Anfeindungen verteidigen konnte, schrieb er 
der Gemeinde, um sie für die Herausforderung zu rüsten. Den unmittelbaren 
Briefanlass bildete zwar die bevorstehende Rückreise des Epaphroditus. Der 
Apostel nutzte die Gelegenheit jedoch, um der Gemeinde die Gefährdung durch 
eine konkurrierende Missionsauffassung in Erinnerung zu rufen und eine kurze 
Invektive gegen die judaisierenden Kräfte in das Schreiben einzubinden. Es war 
nicht die erste Warnung dieser Art. Denn τὰ αὐτὰ γράφειν ὑμῖν ἐμοὶ μὲν οὐκ 
ὀκνηρόν, ὑμῖν δὲ ἀσφαλές (Phil 3,1) ist zum Folgenden zu ziehen und verweist 
auf eine ältere Mitteilung. Dabei kennzeichnet τὰ αὐτὰ γράφειν das, was die Ge-
meindemitglieder wie ehedem denken sollten, das, worin sie übereinstimmen 
sollten. In Gal 5,10 hatte Paulus die Forderung qua Negation formuliert: οὐδὲν 
ἄλλο φρονήσετε. Nicht von ungefähr akzentuierte er im Philipperbrief die Sta-
bilität und das Festhalten am bisher Erreichten.35 

Das Szenario spricht dafür, dass der Philipperbrief in Ephesus36 (2 Kor 1,8–
11) abgefasst wurde, nach dem Galaterbrief. Im Kern ging es dem Apostel da-
rum, angesichts einer für ihn schlecht zu überblickenden Situation die Geschlos-
senheit der Gemeinde sicherzustellen, insbesondere für den Fall seines Todes.37 
Er stellte zwar seine παρουσία in der Gemeinde in Aussicht (Phil 1,25–26). Aber 
schon in Phil 1,27 beginnen sich die Aussichten unterschwellig einzutrüben: εἴτε 
ἐλθὼν καὶ ἰδὼν ὑμᾶς εἴτε ἀπὼν ἀκούω τὰ περὶ ὑμῶν. Die Abwesenheit beschreibt 
zwar nur die aktuelle Situation. Der Gegensatz von Sehen und Hören wird in Phil 
1,30 aber sogleich wieder aufgenommen, jetzt unter dem Eindruck des ἀγών. In 
Phil 2,12 greift der Apostel dann noch einmal auf die Gegenüberstellung zurück, 
in unmittelbarem Anschluss an das Summarium, das den Tod Jesu thematisiert. 

 
34  Standhartinger, Philipperbrief HNT (Anm. 29) 277, weist Phil 4,8–9 als Randglosse aus. Interpo-

liert wurde aber wohl nur die Reihung ὅσα ἐστὶν ἀληθῆ […] ταῦτα λογίζεσθε, als Konkretisierung 
des ταῦτα πράσσετε (Phil 4,9).  

35  Vgl. nur Phil 1,5–6.10.27–28; 2,16; 3,16; 4,1.7. 
36  Zur Diskussion vgl. etwa Douglas A. Campbell, The Provenance of Philippians. A Response to 

the Analyses of Michael Flexsenhar, Heike Omerzu, Angela Standhartinger and Cédric Brélaz, 
JSNT 43 (2021) 508–522, der für Korinth votiert. „The complete silence of 2 Corinthians con-
cerning the Judaizing“ (519) zählt dabei zu den Annahmen, die man nicht teilen muss (vgl. 
2 Kor 3,1–4,6; 5,14–21). 

37  Vgl. auch etwa Angela Standhartinger, Eintracht in Philippi. Zugleich ein Beitrag zur Funktion 
von Phil 2,6–11 im Kontext, in: Paul-Gerhard Klumbies u. a. (Hg.), Paulus – Werk und Wirkung 
(FS Andreas Lindemann), Tübingen 2013, 149–175: 160–171. 



 Xanthippes Schwestern 103 

  

Nun tritt neben die παρουσία aus Phil 1,26 die Möglichkeit der ἀπουσία.38 An 
die Stelle der παρουσίας πάλιν πρὸς ὑμᾶς (Phil 1,26) rückt vorerst das πέμψαι 
πρὸς ὑμᾶς (Phil 2,25), das jetzt anstelle des Bleibens (Phil 1,24) als notwendig 
erachtet wird. Die Akzentuierung der Kontinuität (πάντοτε/νῦν) in Phil 2,12 er-
innert an Phil 1,20 und damit an die Möglichkeit des Todes.  

Phil 4,4 beschließt den Abschnitt zunächst hoffnungsvoll, weil πάλιν ἐρῶ, 
χαίρετε angesichts der Rückkehr des Epaphroditos (πάλιν χαρῆτε, Phil 2,28) die 
χαράν (Phil 1,25) aufgrund τῆς ἐμῆς παρουσίας πάλιν πρὸς ὑμᾶς (Phil 1,26) an-
deutet. Wenn dann der Abschluss des Epilogs vor der angehängten Danksagung 
noch einmal der Erinnerung an das gilt, was die Gemeinde von Paulus gehört 
und gesehen hat (Phil 4,9), kann man aber den Eindruck gewinnen, dass man in 
Philippi nicht nur auf die gegenwärtige Abwesenheit vorbereitet werden sollte. 
Der Tod stand als Möglichkeit im Raum (Phil 1,20; 2,17), weshalb der Apostel 
unterschiedliche Kräfte in die Pflicht nahm.39 

Die Gliederung des Schreibens lässt erkennen, wie Paulus versuchte, die Ge-
meinde angesichts der skizzierten Unwägbarkeiten zu wappnen:  
  

 
38  Deswegen muss Phil 2,12 nicht in Anknüpfung an Phil 1,27–30 den Auftakt zu einem neuen Ab-

schnitt bilden. Vgl. dagegen Christian Blumenthal, „… sondern auch das der anderen“ – Beobach-
tungen zur Deutung und argumentationsstrategischen Funktion der paulinischen Mahnungen in 
Phil 2,4.12. Zugleich ein Beitrag zur Funktionsbestimmung des Philipperhymnus im Brieftext, 
ZNW 111 (2020) 100–123: 107. Ὥστε in Verbindung mit der Anrede steht auch in Phil 4,1 am 
Ende einer Ermunterung. Entsprechend nehmen μετασχηματίσει und σύμμορφον in Verbindung 
mit der δόξα (Phil 3,21) Phil 2,6–7.11 auf. Ein neuer Abschnitt beginnt erst mit Phil 2,14. Denn 
der ἐνεργῶν in Phil 2,13 knüpft an τὴν ἑαυτῶν σωτηρίαν (Phil 2,12) an, die von den Adressierten 
bewirkt, aber sodann im Hinweis auf den σωτῆρα ἀπεκδεχόμεθα κύριον Ἰησοῦν Χριστόν (Phil 
3,20) eingefasst wird. Das ἑαυτῶν schließt die überhebliche Sorge um die Rettung der anderen 
aus. Das ist für Karl Matthias Schmidt, Der Tadel des Töpfers. Autonomie und Vorherbestimmung 
bei Paulus, in: Athina Lexutt/Volkmar Ortmann (Hg.), Reittier oder Schiedsrichter? Die „Wil-
lensfreiheit“ im interdisziplinären Gespräch, Leipzig 2025, 40–66: 51, zu berücksichtigen. 

39  Dagegen meint Simon Gathercole, Eἴ πως and Paul’s Hope for Death before the Parousia 
(Phil 3.11), NTS 71 (2025) 1–11: 9: „Paul appears to know that, in the short term, he will live to 
see the Philippians again“. Allerdings bietet εἴ πως (Phil 3,11) keinen Anhaltspunkt für eine To-
deshoffnung, weil es sich nur auf τὴν ἐξανάστασιν bezieht, wie auch die nachfolgende Wettkampf-
metapher.  



 Karl Matthias Schmidt 104 

  

1,1–2 Präskript 
1,3–11 Prolog 
1,12–4,4 Korpus  
 1,12–26 Rückblick und Ausblick 
 1,27–4,4 Empfehlungen zur Stabilisierung der Gemeinde  
  1,27–2,18 Gegenseitige Unterordnung in der Gemeinde 
  2,19–3,1a Die Gesandten des Apostels 
  3,1b–4,4 Die schlechten Arbeiter und die Gemeindeleitung 
4,5–9 Epilog 
4,10–20 Nachtrag 
4,21–23 Postskript 

Dem kurzen Prolog des Schreibens entspricht ein noch kürzerer Epilog. Der Be-
ginn des Korpus ist einem Rückblick auf den Verlauf des Verhöres oder Prozes-
ses sowie einem Ausblick auf den Ausgang des Verfahrens gewidmet. Er wird 
durch Stichwortaufnahmen gerahmt.40 Die Situation der Gemeinde und das 
Schicksal des Apostels sind so bereits am Beginn des Korpus eng aufeinander 
bezogen. Der Text vermittelt dabei den Eindruck, dass es gutgehen wird, wie es 
auch kommen mag. 

Der umfangreichere, zweite Teil des Korpus umfasst drei Abschnitte, die der 
Stabilisierung der Gemeinde dienen. Deren erster befasst sich mit der Haltung 
der Gemeindemitglieder untereinander. Die Verbindung zwischen Apostel und 
Gemeinde durch Mitarbeiter wird im zweiten thematisiert. Der dritte Abschnitt 
umreißt zunächst die Herausforderung, mit der die Gemeinde konfrontiert wer-
den könnte, um dann an die Gemeindeleitung zu appellieren. Jeder der drei Ab-
schnitte endet mit einem Aufruf zur Freude.41 

τὸ δὲ αὐτὸ καὶ ὑμεῖς χαίρετε καὶ συγχαίρετέ μοι (Phil 2,18) 

χαίρετε ἐν κυρίῳ (Phil 3,1a) 

Χαίρετε ἐν κυρίῳ πάντοτε· πάλιν ἐρῶ, χαίρετε. (Phil 4,4) 

 
40  Vgl. zu Phil 1,12 (εἰς προκοπήν) und Phil 1,14 (πεποιθότας; περισσοτέρως) Phil 1,25 (εἰς τὴν 

ὑμῶν προκοπήν; πεποιθώς) und Phil 1,26 (περισσεύῃ, Phil 1,26).  
41  Christian Blumenthal, Paulinische Raum-Politik im Philipperbrief (FRLANT 286), Göttingen 

2023, 154, erblickt dagegen in Phil 3,1a und Phil 4,1 den Rahmen um den vierten Teil einer fünf-
teiligen (37–38) Korpusmitte, deren Zentrum lediglich aus Phil 3,1 besteht. Paul A. Holloway, 
Verum gaudium res severa est! Reflections on the Hermeneutics of Literarkritik in Philippians, in: 
Eve-Marie Becker/Hermut Löhr (Hg.), Die Exegese des 2 Kor und Phil im Lichte der Literarkritik 
(BThSt 185), Göttingen 2020, 233–246: 238, trägt gar στήκετε in Phil 3,1 ein. Der Modus der 
Freude prägt aber das ganze Schreiben. Schon im Prolog erwähnt Paulus die χαρά (Phil 1,4). Ent-
sprechend wird auch der Nachtrag über das Stichwort angebunden (Ἐχάρην δὲ ἐν κυρίῳ μεγάλως, 
Phil 4,10), in Anknüpfung an Phil 4,4, aber im Blick auf eine vergleichsweise profane Freude. 



 Xanthippes Schwestern 105 

  

Die letzte Aufforderung nimmt das χαίρετε ἐν κυρίῳ aus Phil 3,1a auf. Mit dem 
im Futur angefügten πάλιν ἐρῶ deutete der Apostel seine Zuversicht, die Krise 
zu überleben, an, nachdem schon die χαρά in Phil 4,1 mit der Sehnsucht nach 
der Gemeinde (Phil 1,8) in Verbindung gebracht worden war. Der Abschluss des 
ersten Abschnitts nimmt das τὸ αὐτὸ φρονῆτε (Phil 2,2) auf und korrespondiert 
mit der Freudenbekundung des Apostels, weshalb die formale Parallele weniger 
eng ist. Dennoch stehen die drei Abschnitte über den Imperativ χαίρετε in Be-
ziehung. Jeder der drei Verantwortungsbereiche wird unterschiedlich konturiert. 

3.2 Die von der Gemeinde geforderte Demut 
Entscheidend für die beschworene Einheit ist insbesondere die Demut der Ge-
meindemitglieder nach dem Vorbild Christi. Die oft als „Hymnus“ bezeichnete 
Passage in Phil 2,6–11 lässt nicht nur eine strenge formale Gestaltung trotz einer 
rudimentären Rhythmisierung der Sprache vermissen. Sie ist auch nicht scharf 
gegen den Kontext abgegrenzt, weil der Relativsatz in Phil 2,6 syntaktisch an die 
paulinische Wendung im vorausgehenden Vers angebunden ist. Die Frage nach 
der Herkunft des Materials muss hier nicht beantwortet werden.42 Von Belang 
ist dagegen, welche Funktion der Abriss der Heilsgeschichte für die Argumenta-
tion hat, unabhängig vom fraglos gegebenen Hintergrund der frühkaiserzeitli-
chen Entwicklungen. Vorausgesetzt wird hier, dass mit dem Summarium zwei 
zweistufige (καί) Dynamiken gegenüberstellt werden, deren zweite durch eine 
zweiteilige Zweckbestimmung erweitert ist.  

Τοῦτο φρονεῖτε ἐν ὑμῖν ὃ καὶ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ,  

ὃς ἐν μορφῇ θεοῦ ὑπάρχων οὐχ ἁρπαγμὸν ἡγήσατο τὸ εἶναι ἴσα θεῷ,  
ἀλλ᾽ ἑαυτὸν ἐκένωσεν μορφὴν δούλου λαβών, ἐν ὁμοιώματι ἀνθρώπων γενόμενος· 
καὶ σχήματι εὑρεθεὶς ὡς ἄνθρωπος  
ἐταπείνωσεν ἑαυτὸν γενόμενος ὑπήκοος μέχρι θανάτου, θανάτου δὲ σταυροῦ.  

διὸ καὶ ὁ θεὸς αὐτὸν ὑπερύψωσεν  
καὶ ἐχαρίσατο αὐτῷ τὸ ὄνομα τὸ ὑπὲρ πᾶν ὄνομα,  

ἵνα ἐν τῷ ὀνόματι Ἰησοῦ πᾶν γόνυ κάμψῃ ἐπουρανίων καὶ ἐπιγείων καὶ καταχθονίων 
καὶ πᾶσα γλῶσσα ἐξομολογήσηται ὅτι κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς εἰς δόξαν θεοῦ πατρός. 
(Phil 2,5–11) 

 
42  Überlegungen dazu etwa bei Rainer Schwindt, Zwischen Macht und Ohnmacht. Eine kontextuelle 

Lektüre der Präexistenzaussagen in den Christusliedern Phil 2,6–11 und Kol 1,15–20, in: Gerd 
Häfner/Konrad Huber/Stefan Schreiber (Hg.), Kontexte neutestamentlicher Christologien 
(QD 292), Freiburg 2018, 60–102: 77–82.  



 Karl Matthias Schmidt 106 

  

Das Ergebnis des ἐκένωσεν, das der ἐν ὁμοιώματι ἀνθρώπων γενόμενος darstellt, 
wird am Beginn des zweiten Abschnitts als σχήματι εὑρεθεὶς ὡς ἄνθρωπος auf-
genommen. Als Mensch setzte Christus den Weg der Unterordnung fort. Dem 
ἐκένωσεν entspricht das ἐταπείνωσεν, dessen Ergebnis der γενόμενος ὑπήκοος 
μέχρι θανάτου ist. Am Tiefpunkt des Kreuzestodes setzt die durch Gott eingelei-
tete Wende ein. Das ἐταπείνωσεν wird im ὑπερύψωσεν  aufgehoben. Der μορφῇ 
θεοῦ, die mit dem ἐκένωσεν verlorenging und die metaphorisch gefasste μορφὴν 
δούλου kontrastiert, entspricht τὸ ὄνομα τὸ ὑπὲρ πᾶν ὄνομα, der dem Erhöhten 
nun als Gegenbewegung zum Bedeutungsverlust der Kenosis geschenkt wird. 
Dabei dürfte zunächst an die Semantik des Namen  ַיְ הוֹשׁוּע gedacht sein.42F

43 Denn 
ἐν τῷ ὀνόματι Ἰησοῦ soll sich jedes Knie beugen. Der Retter wird sodann mit 
dem Namen Χριστός bezeichnet, unter dem er angerufen wird. Das Bekenntnis 
κύριος Ἰησοῦς Χριστός (Phil 2,11) wird in Phil 3,20 entsprechend mit der Er-
wartung des eschatologischen σωτήρ verknüpft. Als Erhöhter wird der sich selbst 
Erniedrigende zum Retter. Mit der μορφῇ θεοῦ ist die in Gott geborgene Exis-
tenzweise im Gegensatz zum menschlichen Dasein angesprochen, nicht aber 
eine Gottgleichheit, ἴσα θεῷ markiert die Differenz. 

Τοῦτο φρονεῖτε ἐν ὑμῖν ὃ καὶ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ (Phil 2,5) fordert einleitend 
dazu auf, sich des Vorbildes für Entäußerung, Selbsterniedrigung und Gehorsam 
zu entsinnen. Während die Gemeinde τὸ ἓν φρονοῦντες erreicht, wo sie sich der 
ταπεινοφροσύνῃ44 (Phil 2,3) verpflichtet weiß, und damit dem Beispiel Jesu 
folgt, der sich selbst erniedrigte, gilt es angesichts der Gott zur δόξα gereichen-
den Anerkennung des Herrn die κενοδοξίαν (Phil 2,3) zu meiden. Die Orientie-
rung an der Selbsterniedrigung Jesu dient daher der Einheit unter Absehung von 
Vormachtstreben. Auch der Abschluss in Phil 2,12 erinnert die Gemeinde in Ent-
sprechung zum Vorbild (ὑπήκοος, Phil 2,8) an ihren Gehorsam (καθὼς πάντοτε 
ὑπηκούσατε), mit dem das Syntagma μετὰ φόβου καὶ τρόμου auch in 2 Kor 7,15 
verknüpft ist; in 1 Kor 2,3 ist es Ausdruck der Niedrigkeit. Vorausgeschickt wird 
dem Summarium die Aufforderung zur Geschlossenheit in Phil 2,2. Wo diese 
Haltung vorherrschte, war ein Streit um die Einführung eines anderen Evangeli-
ums erschwert. 
  

 
43  Annahmen zur Übertragung des Tetragramms etwa bei Standhartinger, Philipperbrief HNT 

(Anm. 29) 175–176. Zur impliziten Einschränkung einer Erhöhung über alle Namen vgl. 
1 Kor 15,27. Der Erhöhende selbst bleibt in Phil 2,10 ausgenommen. Das Zitat aus Jes 45,23 er-
innert gerade daran, dass es nur einen Gott gibt, von dem allein Rettung kommt (Jes 45,20–22), 
das aber durch den σωτήρ Jesus. 

44  Vgl. dazu auch Eve-Marie Becker, Der Begriff der Demut bei Paulus, Tübingen 2015, 74–129, 
151–170. 



 Xanthippes Schwestern 107 

  

3.3 Zwei exempla  
Der zweite Abschnitt widmet sich der Kommunikation zwischen Gemeinde und 
Apostel. Paulus avisierte der Gemeinde zwar seinen Besuch, aber in aller Unsi-
cherheit. Er hoffte, Timotheus ταχέως (Phil 2,19) schicken zu können. Fast un-
mittelbar darauf notierte er, er wolle ihn ἐξαυτῆς (Phil 2,23) schicken, sobald er 
seine Lage absehen könne, um dann selbst ταχέως zu kommen (Phil 2,24, vgl. 
1 Kor 4,19). Das πέποιθα nimmt allerdings das πεποιθώς aus Phil 1,25 auf und 
damit die dort angedeutete Offenheit der Situation. 

Timotheus sollte in jedem Fall vorausreisen. Obschon er auch der Gemeinde 
in Korinth empfohlen wird (1 Kor 4,17), zeichnet der Philipperbrief doch ein 
spezifisches Profil des Mitarbeiters, das dessen Übereinstimmung mit Paulus 
noch stärker akzentuiert und gleichzeitig seine enge Verbindung mit der Ge-
meinde andeutet. Denn die Bezeichnung als ἰσόψυχον (Phil 2,20) geht in ihrer 
Funktion über die Nomenklatur des Empfehlungsbriefes hinaus.45 Nachdem der 
Apostel die Gemeindemitglieder zuvor ermuntert hatte, als σύμψυχοι (Phil 2,2) 
zusammenzustehen, stellte er die Reise des Timotheus in Aussicht, die ihn über 
die Gegebenheiten in Philippi unterrichten und damit wohlgesinnt stimmen sollte 
(εὐψυχῶ, Phil 2,19). In Entsprechung zur von der Gemeinde geforderten Haltung 
wird der Mitarbeiter in seiner Selbstlosigkeit beschrieben. Er sucht nicht τὰ 
ἑαυτῶν (Phil 2,21, vgl. Phil 2,4). Timotheus dient in seinem Verhältnis zum 
Apostel folglich als exemplum für das Miteinander der Gemeinde, die mit 
μιᾷ ψυχῇ (Phil 1,27) agieren sollte und sich somit den ἰσόψυχον als Beispiel neh-
men konnte. Als solcher wird dieser empfohlen.  

Wenn es vom Mitarbeiter heißt, dass er wie einem Vater ein Kind mit Paulus 
für das Evangelium als Sklave diente (Phil 2,22, vgl. 1 Kor 4,17), impliziert das 
zwar die Orientierung an Christus, erinnert aber zugleich an Phil 1,1, wo der 
titulus ausnahmsweise als Ausdruck der kollegialen Verantwortung auf den Mit-
arbeiter und Paulus gleichermaßen bezogen ist. In dieser Geschlossenheit reali-
sieren die beiden die in Phil 2,7 angesprochene „Sklavenexistenz“.46  

Damit ist nicht ausgeschlossen, dass Timotheus, der Paulus ideell derart nahe 
rückte, das begonnene Werk fortsetzen und als externer Ansprechpartner der Ge-
meinde fungieren sollte, sofern der Apostel hingerichtet werden würde. Der 
Brief markiert jedoch formal keine Leitungsfunktion des Gesandten, weil der 

 
45  Vgl. dazu Angela Standhartinger, Zwei von gleicher Seelengröße. Phil 2,19–24 im Kontext antiker 

Empfehlungsbriefe, in: Christina M. Kreinecker/John S. Kloppenborg/James R. Harrison (Hg.), 
Everyday Life in Graeco-Roman Times. Documentary Papyri and the New Testament. FS Peter 
Arzt-Grabner (Studies in Cultural Contexts of the Bible 16), Paderborn 2024, 127–146: 137–142. 

46  Beschreibt οἱ ἐκ τῆς Καίσαρος οἰκίας (Phil 4,22) Angehörige des Sklavenstandes, wird die Hal-
tung des δοῦλος (Phil 1,1) im Zuge einer Solidaritätsadresse abschließend über Dritte in Erinne-
rung gerufen. 



 Karl Matthias Schmidt 108 

  

Mitarbeiter insbesondere die Kommunikation mit dem Apostel sicherstellen 
sollte, zu dem er zurückehren würde. Paulus wollte sich Gewissheit über die 
Standhaftigkeit der Gemeinde verschaffen (Phil 2,19), wie er es bereits zu Be-
ginn der Mission in der Ägäis getan hatte (1 Thess 3,1–6). 

Einstweilen nahm der Apostel seinen Einfluss auf die Gemeinde über den 
Brief und Epaphroditus wahr, der allerdings trotz der üblichen Empfehlung eines 
Reisenden in Phil 2,29 (vgl. v. a. Röm 16,2) erkennbar als Mitglied der Ge-
meinde gekennzeichnet wird. In Philippi war man nicht auf sich allein gestellt, 
aber man konnte selbständig arbeiten. Die Nähe zum Apostel drückt sich im un-
mittelbaren Kontext in der gemeinsamen Sehnsucht nach der Gemeinde 
(Phil 1,8; 2,26) und der geteilten Todesgefahr aus. 

Epaphroditus diente neben Timotheus als exemplum.47 Obwohl Paulus schon 
in Phil 2,27 festhielt, dass der Philipper ἠσθένησεν παραπλήσιον θανάτῳ, wie-
derholte er kurz darauf, dass der Mitarbeiter μέχρι θανάτου ἤγγισεν (Phil 2,30). 
Damit nahm er aber eine Wendung aus dem Summarium auf, hieß es dort doch, 
dass Christus ὑπήκοος μέχρι θανάτου (Phil 2,8) gewesen sei. Τοῦτο φρονεῖτε ἐν 
ὑμῖν ὃ καὶ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ (Phil 2,5) hatte der Apostel gefordert. In Epaphro-
ditus fand die Gemeinde ein Beispiel für diese Haltung. Paulus offerierte folglich 
seine Vertrauten neben Christus als Vorbilder. 

3.4 Die Geschlossenheit der Leitung 
Im Anschluss an die Ausführungen zum aktuellen und geplanten Kontakt zur 
Gemeinde kam Paulus auf die eigentliche Herausforderung für die Einheit zu 
sprechen, nämlich den Einfluss judaisierender Kräfte. Im Gegensatz zu 
Gal 5,12 (ἀποκόψονται) diskreditierte er die Gegenseite nicht im Rekurs auf die 
im Kontext anatolischer Muttergottheiten vorgenommene religiöse Selbstkastra-
tion, sondern mit einer Anspielung auf eine mögliche Zerstückelung der Einheit 
(βλέπετε τὴν κατατομήν, Phil 3,2). 

Am Ende dieses Abschnitts und damit am Schluss des gesamten Korpus fin-
det sich der an die Gemeindeleitung gerichtete Appell. Evodia und Syntyche 
werden nicht als Mitarbeiterinnen klassifiziert. Damit kann eine größere Eigen-
ständigkeit vorausgesetzt sein, die vorwiegend im Gegenüber zur Gemeinde zu 
verantworten war, wenngleich das Engagement der Frauen an die Arbeit des 
Apostels rückgebunden wurde. Die beiden standen im Kampf an der Seite des 
Apostels. Das Verb συναθλέω rahmt jedenfalls die Mahnungen zur Einheit 
(Phil 1,27; 4,3) und erweist die Frauen angesichts der Abwesenheit des Apostels 
als prädestiniert für den geforderten Kampf. Dadurch gewinnt auch das στήκετε, 

 
47  Vgl. auch etwa Paul A. Holloway, Consolation in Philippians. Philosophical Sources and Rhetor-

ical Strategy (MSSNTS 112), Cambridge 2001, 126–129.  



 Xanthippes Schwestern 109 

  

das den Abschnitt im Hinblick auf die an die Gemeinde gerichteten Anforderun-
gen einfasst (Phil 1,27; 4,1), eine militärische Konnotation. Das Präfix συν- be-
tont in Phil 4,3 zugleich den Zusammenhalt der unterschiedlichen Führungsfigu-
ren. Es verknüpft Paulus mit Evodia und Syntyche (συνήθλησάν) bzw. mit dem 
als Jochgenossen angesprochenen Epaphroditus (σύζυγε), diesen mit den Frauen 
(συλλαμβάνου), außerdem Klemens und die anderen Mitarbeiter mit dem Apos-
tel (συνεργῶν).  

Indem Paulus die Kurzform der Ermunterung aus Phil 2,1–4 Evodia und Syn-
tyche in Phil 4,2 ans Herz legte, rahmte er nicht nur die Empfehlungen in 
Phil 1,27–4,4,48 er empfahl dadurch implizit auch den Frauen wie zuvor der Ge-
meinde (Phil 2,5) ein Verhalten in Anlehnung an die Selbsterniedrigung Christi. 
Schließlich fügte sich auch der Apostel in die κοινωνίαν [τῶν] παθημάτων 
αὐτοῦ, συμμορφιζόμενος τῷ θανάτῳ αὐτοῦ (Phil 3,10). Dennoch ist bemerkens-
wert, dass im Zusammenhang mit den Empfehlungen für die Gemeindeleitung 
Unterordnung und Gehorsam nicht eigens akzentuiert werden. 

Der dritte Abschnitt des zweiten Korpusteils schließt somit vor der Freuden-
aufforderung mit dem Hinweis auf das Leitungsteam, dem eine besondere Ver-
antwortung für die Einigkeit der Gemeinde zukam. Die ἐπίσκοποι sollten sich 
angesichts der Herausforderungen der Einheit untereinander im Kreis der Gläu-
bigen verschreiben; und auch die διάκονοι sollten keine Zwistigkeiten verursa-
chen. Dabei diente die Geschlossenheit der Funktionsträger der Verfassung der 
Gemeinde insgesamt und umgekehrt.49  

Es ist vielleicht kein Zufall, dass der Apostel das Verb σκοπέω im vergleichs-
weise kurzen Schreiben immerhin zweimal verwendete. Keiner sollte auf das 
eigene schauen (Phil 2,4, vgl. dagegen 1 Kor 10,24). Schauen sollte man auf 
jene, die in Entsprechung zum von Paulus und Timotheus vorgelebten Verhalten 
wandelten und nicht wie die Feinde des Kreuzes (Phil 3,17–18). Nicht nur die 
ἐπίσκοποι, sondern alle Gemeindemitglieder waren folglich gehalten, die Demut 
zur Wahrung der Einheit im Blick zu behalten. Im Rahmen der Wettkampfmeta-
phorik hielt der Apostel zudem fest, dass er εἰς τὸ βραβεῖον (Phil 3,14) jage, und 
zwar κατὰ σκοπόν. Wegen der Ausrichtung auf τὸ βραβεῖον ist nicht gesichert, 
dass mit dem σκοπός das Ziel angesprochen ist.50 Möglich ist auch, dass Paulus 

 
48  Für Blumenthal, Beobachtungen (Anm. 38) 107, „verleiht der dreimalige Rückgriff auf φρονεῖν 

κτλ. den […] Versen in 2,1–11 eine innere Zusammengehörigkeit.“  
49  Demgegenüber tritt die Funktion des Trostschreibens in den Hintergrund, vgl. aber Paul A. Hol-

loway, Philippians. A Commentary (Hermeneia), Minneapolis 2017, 181–184. 
50  Das Bild trägt Züge der Metaphorik in 1 Kor 9,24. Schon das καταλαμβάνω (Phil 3,12–13) dürfte 

hier einen Anhaltspunkt haben, wie auch τὸ βραβεῖον, auf das der Läufer in Phil 3,14 jedoch zueilt.  
 



 Karl Matthias Schmidt 110 

  

sich seinerseits unter einem Aufseher, einem genau hinsehenden und prüfenden 
Kampfrichter wähnte, der bildlich gesprochen seinen Lauf im Auge behielt.  

Die Dramatik zielt jedenfalls auf die Gefährdung des Laufes durch die kon-
kurrierende Botschaft der Beschneidungsbefürworter, die den Verlust τοῦ 
γνῶναι αὐτὸν καὶ τὴν δύναμιν τῆς ἀναστάσεως αὐτοῦ (Phil 3,10) bedeuten 
könnte, eine Erkenntnis, die τὴν διὰ πίστεως Χριστοῦ, τὴν ἐκ θεοῦ δικαιοσύνην 
(Phil 3,9) voraussetzt. Auch diesbezüglich soll die Verbundenheit im Denken 
gewahrt werden (τοῦτο φρονῶμε, Phil 3,15). Etwaige abweichende Ansichten 
(εἴ τι ἑτέρως φρονεῖτε, Phil 3,15), die hinter der Offenbarung zurückbleiben, un-
terstützen die ἐπίγεια φρονοῦντες (Phil 3,19), denen τὸ πολίτευμα ἐν οὐρανοῖς 
(Phil 3,20) entgegengesetzt ist. Diese Akzentuierung des Denkens in Zusammen-
hang mit den Judaisierungsbestrebungen der Gegenseite spricht nicht nur gegen 
eine gestörte Textintegrität, sie unterstreicht auch die Verantwortung, die Evodia 
und Syntyche zukommt. Paulus stärkte den Frauen den Rücken, indem er ihnen 
sein Vertrauen aussprach. Sie dienten gleichsam als Orientierung im Denken, 
sofern sie das gleiche im Herrn dachten, in Anlehnung an das Evangelium des 
Apostels. 

4. Fazit 
Entgegen einer verbreiteten Annahme gibt es keine belastbaren Hinweise auf ei-
nen Zwist zwischen Evodia und Syntyche. Diese Einschätzung verdankt sich ei-
ner androzentrischen Rezeption, die sich analog in der Verzeichnung Xanthippes 
zur Ahnfrau des „Zickenkrieges“ beobachten lässt. Dabei waren es Frauen, die 
im Phaidon von Sokrates mit Aufträgen für die Zeit nach seinem Tod betraut 
wurden. Ein ähnliches Bild zeigt sich im Philipperbrief. Setzt man voraus, dass 
die Integrität des Textes nicht gestört ist, bietet das Schreiben Hinweise darauf, 
dass Paulus versuchte, für den Fall seines Todes die Gemeinde auf die Konfron-
tation mit judaisierenden Kräften vorzubereiten, deren Auftreten in den galati-
schen Gemeinden eine Distanzierung vom Evangelium des Apostels nach sich 
gezogen hatte. Von entscheidender Bedeutung war zunächst die Verantwortung 
aller Gemeindemitglieder für die Wahrung der Einigkeit. Als exempla für das 
erwartete Verhalten dienten Timotheus und Epaphroditus. Doch der Apostel 
setzte formal keine Sukzession der externen Leitung in Gang, er betonte statt-
dessen die Leitungskompetenz innerhalb der Gemeinde. Obschon der als 
σύζυγος angesprochene Epaphroditus einer der beiden διάκονοι war, lag die 
zentrale Verantwortung nicht bei ihm, sondern bei den beiden ἐπίσκοποι, die in 
Phil 4,2, wie zuvor die Gemeinde selbst, aufgefordert wurden, das gleiche zu 
denken, um keinen Streit aufkommen zu lassen. Wir kennen die Namen der 
ἐπίσκοποι, die Paulus in Phil 1,1 erwähnte und die gemeinsam die Einheit der 
Gemeinde wahren und diese repräsentieren sollten: Sie hießen Evodia und Syn-
tyche. 


	1. Die Einmütigkeit zweier Frauen
	2. Die Gemeindeleitung
	3. Die gemeinsam wahrgenommene Verantwortung
	3.1 Die Aussicht des Ablebens
	3.2 Die von der Gemeinde geforderte Demut
	3.3 Zwei exempla
	3.4 Die Geschlossenheit der Leitung

	4. Fazit

